
        
            
                
            
        

    
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A Di Ðà Kinh Yếu Giải 



Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 

Việt dịch: Bồ Tát giới ñệ tử Tuệ Nhuận 

 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 



Trang 2 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 



A Di Ðà Kinh Yếu Giải 



Phật Tánh 



Lời tựa A Di Ðà Kinh Yếu Giải mới dịch ra tiếng Việt  



Tu  Thiền  Tông  mau  chóng  thành  Phật  nhất,  tu  Tịnh  Ðộ  tông  còn  mau  chóng  và 

chắc chắn hơn. Tu môn này thì mỗi tiếng niệm Phật danh là thấy rõ Phật tính hiện 

tiền. Thấy rõ Phật tính là thành Phật quả, thành Phật quả là chuyển hóa ñược quả 

ñất Ta Bà thành quả ñất Cực Lạc, là diệt trừ ñược tai nạn chiến tranh tàn sát cho 

quần chúng hết ñau khổ, là trả lại hạnh phúc, hòa bình, tự do, bình ñẳng cho tất 

cả muôn loài. 



 Tuệ Nhuận   



Phật nói: “Tất cả chúng sinh ai cũng có tính Phật thì ai cũng sẽ thành Phật”. 



Bồ Tát Giới nói: “Ông là Phật sẽ thành, tôi là Phật ñã thành, thường khởi tin như 

thế, giới phẩm ñầy ñủ rồi…” 



Theo  Phật  phải  học  Phật,  học  Phật  có  ba  môn:  “Giới,  Ðịnh,  Huệ”,  giống  như  3 

chân  cái  ñỉnh  trầm,  gãy  một  chân  thành  ñồ  vô  dụng;  người  tam  học  thiếu  một 

môn cũng là người vô dụng. Học ñủ 3 môn áp dụng vào ñời sống của mình và của 

người, gọi là thành Phật. 



Học Phật tới ñích thâm  truyền, chỉ cần  hiểu suốt chính nghĩa một câu này, ñược 

ñầy ñủ 3 môn Giới, Ðịnh, Huệ: “Tất cả chúng sinh ñều có tính Phật, ai cũng thành 

Phật”. Nếu ta áp dụng vào ñời sống của ta và của muôn loài, ta có 4 thực hiện:  



1)  Ta thấy ta với mọi loài là bình ñẳng(1). 

2)  Ta không dám xâm lăng áp bức sát hại một loài nào, dù là loài rất nhỏ mọn(2). 

3)  Ta giữ ñược ñịnh tâm bình ñẳng ñối với ta và ñối với mọi loài(3)  

4)  Ta có tính Phật, mọi loài cũng có tính Phật, ta thành Phật, mọi loài cũng thành 

Phật(4)   



Mắt thấy thế, tâm biết thế, là mắt Phật, tâm Phật ñấy rồi, còn phải tìm ñâu nữa. 

Một người thấy và biết như thế là người siêu phàm thoát tục, người xuất gia, xuất 

thế, người thành  Bồ Tát, thành Phật. Khế  Kinh gọi là “người chính biến tri”. Trái 

lại, kẻ nào không thấy, không biết như thế gọi là kẻ tà kiến, tà tri, là phàm phu si 

ám, là chúng sinh mê muội trong 7 Thú: Thiên, tiên, nhân, a tu la, súc sinh, ngạ 

quỷ, ñịa ngục. 



Tính  Phật  là  tính  hiểu  biết  sáng  suốt,  không  sai  lầm  một  ly,  tất  cả  muôn  vật, 

muôn sự, muôn pháp trong vũ trụ vô biên. Tất cả chúng sinh trong 7 thú, ai cũng 

có  tính Phật  hiểu  biết  sáng  suốt  ấy,  lẽ  dĩ  nhiên  ai cũng  là bình ñẳng,  ai  cũng  là 

Phật; lẽ dĩ nhiên không còn ai xâm lăng, áp bức, sát hại. Lẽ dĩ nhiên tai nạn chiến 

tranh phải tuyệt dứt, hạnh phúc, hòa bình phải trở lại.  Và lẽ dĩ nhiên  không còn 

có những thế giới và những căn thân của chúng sinh trong 7 thú nữa, chỉ còn một 

thế giới Cực Lạc với một loại thân vô lượng thọ, vô lượng quang (Amita) mà thôi. 



Ðó là công nghiệp Tịnh Ðộ hóa cái thế gian ngũ ấm 7 thú mà người theo ñạo Phật 

phải làm ngay.  Sự nghiệp Tịnh Ðộ hóa thế gian ô trược này mà không thành thì 

sự học Phật của mình chưa có gì, vì mình chưa ñủ Giới, Ðịnh, Huệ, chưa hiểu Phật 

tính là gì, chưa thực hiện ñược chính nghĩa bình ñẳng của Phật. 

Trang 3 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 



Học Phật cần phải hiểu tính Phật, cốt ñể hiểu biết tính của mình, tính của người, 

tính của muôn vật, muôn pháp trong vũ trụ vô biên (tự giác, giác tha). Mình sở dĩ 

hiểu biết sáng suốt chu biến như thế, là bởi tính Phật của mình nó hiểu biết. 



Kinh  Niết  Bàn  nói:  “Tất  cả  chúng  sinh  trong  7  thú  và  các  vị  Thanh  Văn,  Duyên 

Giác  ñều  chẳng  thấy  ñược Phật  tính  của  mình. Các  vị Thập  Trụ  Bồ  Tát  mới thấy 

ñược, nhưng thấy không rõ. Chỉ có chư Phật và các vị ñại Bồ Tát mới thấy ñược rõ 

ràng”. 



Ngài  Sư  Tử  Hống  Bồ  Tát  hỏi  Phật:  “Phật  tính  của  chúng  sinh  là  một  hay  nhiều? 

Tất  cả  chúng  sinh  cùng  có  chung  Phật  tính,  hay  là  mỗi  người  có  một  Phật  tính 

riêng biệt?” 



Phật  ñáp:  “Tất  cả  chúng  sinh,  tất  cả  chư  Phật  cùng  có  chung  một  Phật  tính; 

nhưng Phật tính chẳng phải một, chẳng phải hai, Phật tính bình ñẳng, giống như 

hư không”. 



Nghe  Phật  dạy  Ngài  Sư  Tử  Hống  Bồ  Tát  như  thế,  chúng  sinh  phàm  phu  si  ám 

trong 7 thú, liệu có hiểu biết Phật tính của mình nó thế nào không? 



Ta nên nghe kỹ, nghe kỹ:   



Phật  nói:  “Nó  chẳng  phải  một”,  rõ  ràng  là  nó  nhiều.  Nhưng  Phật  lại  nói:  “Nó 

chẳng phải hai”, vậy thì nó lại là một. Phật lại nói: “Nó bình ñẳng như nhau và nó 

giống như hư không”, vậy nó vẫn là nhiều (vì nó bằng nhau), nhưng nó giống như 

hư không thì nó phải là một (vì hư không vô biên, không thể có hai ñược). 



Ta tuy là phàm phu trong bảy thú, nhưng nếu ta có chút thông minh, thẳng thắn 

mà suy nghĩ, ta cũng hiểu ñược chính nghĩa lời Phật dạy bảo. 



Một khi Phật nói: Phật tính của tôi, của anh, của nó, của chúng sinh, của chư Phật 

ñều  là  bình  ñẳng  như  nhau,  hẳn  anh  cũng  hiểu  như  tôi  rằng:  Như  nói  Tính  của 

anh,  lẽ  dĩ  nhiên  không  phải  Tính  của  tôi.  Và  khi  nói  Tính  của  tôi,  cố  nhiên  cũng 

không phải Tính của anh. Rõ ràng, anh có một Tính, tôi một Tính: Một với một là 

hai, ñâu có phải là một (ñó chính là nghĩa: Bất Nhất). 



Chỉ có ñiều Phật lại nói: Tính anh và Tính tôi bình ñẳng, rõ ràng 2 Tính của hai ta 

bằng nhau. Khi ñã nhận rõ 2 Tính bằng nhau, nên coi 2 là 1, không nên phân biệt 

làm 2 (ñó là chính nghĩa: Bất Nhị). Phật lại nói: Phật tính của ta bình ñẳng như hư 

không, thì dù biết nó là nhiều, nhưng không ai có tài phân tách hư không ra làm 

nhiều  ñược,  mà  phải  ñể  nó  hợp  nhất  với  nhau  làm  một  (ñó  là  chính  nghĩa:  “bất 

nhất mà lại bất nhị” và “bình ñẳng mà lại như hư không”). 



Khi Phật nói: Phật tính của chúng sinh là bằng nhau, ta phải ước lượng mỗi tính 

rộng rãi, cao là ngần nào, xem nó có thật bằng nhau hay không. Nhưng Phật ñã 

bảo Tính ấy rộng lớn bằng cả hư không thì chẳng ai có tài ño ñược hư không vô 

biên ấy, cũng không thể tách hư không ra làm hai hoặc làm nhiều ñược. 



Vậy ta nên sáng suốt cố hiểu một tí: Phật tính của chúng sinh là bình ñẳng (bằng 

nhau), lẽ dĩ nhiên phải có nhiều cái so sánh với nhau, mới thấy nó bằg nhau; chứ 

chỉ có một cái thì bằng nhau với cái gì? – Ta ñã nhận rõ tính Phật của ta là bằng 

nhau, lẽ dĩ nhiên không có cái lớn, cái nhỏ, cái nào cũng phải bằng nhau và phải 

rộng lớn bằng cả hư không; vậy tuy là nhiều, mà ta ñành phải ñể nó hợp nhất với 

nhau làm một, bởi vì chẳng ai có tài phân tách hư không ra làm 2 hoặc làm nhiều 

ñược (ñó là chính nghĩa: bất nhị). 



Trang 4 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 



Anh và tôi, hai ta cùng sống chung trên một quả ñất, trong một hư không. Nhưng 

anh  ở  bên  Ðông,  tôi  ở  bên  Tây,  anh  ñừng  mê  muội,  tưởng  lầm  quả  ñất  và  hư 

không phải cắt ñôi ra làm hai ñể anh nắm chặt lấy một phần làm của riêng anh và 

riêng cho tôi một phần làm của riêng tôi! – Không phân tách ñược ñâu! 



Hư không và quả ñất chẳng khi nào chịu ñể hai ta chia sẻ nó, nếu ta tham vọng 

cố làm, thì chỉ thêm nhọc xác gây oán thù với nhau ñời ñời vô cùng tận; gây cái 

mầm ñại bất bình ñẳng, ñại chiến tranh thế giới. Mầm ấy chỉ chờ duyên là kết quả 

tức  thì.  Phật  tính  của  anh  to  bằng  cả  hư  không,  Phật  tính  của  tôi  cũng  phải  to 

bằng cả hư không, thì mới gọi là bằng nhau, là bình ñẳng chứ. 



Nếu anh và tôi có tài chia ñược hư không ra làm hai khu vực Ðông và Tây, thực 

sự  thì  hư  không  sẽ  mất  cá  tính  hư  không  bình  ñẳng  của  nó  rồi,  còn  chi  là  hư 

không bình ñẳng nữa. Lại nữa, hư không là vô biên (không có bến bờ), nếu ta có 

tài chia ñược nó ra làm 2 khu vực khác nhau, thì nó sẽ mất cá tính vô biên, nó sẽ 

thành 2 cái  hư không hữu biên, là hai cái không thể có ñược ở thế gian  này,  nó 

chỉ là hai cái: lông rùa và sừng thỏ. Phật tính như hư không của hai ta là cá tính 

diệu chân như, “thường trụ chu biến”. 



Thế nào là “thường trụ”? Là nó thường hằng ở suốt cả ba ñời: quá khứ, hiện tại, 

vị  lai,  chứ  nó  không  cố  ñịnh  chỉ  ở  một  thời  gian  này  hay  một  thời  gian  kia.  Giờ 

phút nào nó cũng có mặt hiện tại, không ñi ñâu, không ở ñâu ñến. 



Thế  nào  là  “chu  biến”?  Là  nó  thường  hằng  ở  khắp  cả  mười  phương:  Ðông,  Tây, 

Nam, Bắc, tứ duy, thượng, hạ, chứ nó không cố ñịnh chỉ  ở một phương này hay 

một phương kia. Chỗ nào cũng phải có mặt nó hiện tại, nó không hề ở ñâu ñến, 

cũng không hề ñi ñâu bao giờ. 



Có hiểu ñược chính nghĩa bốn chữ “thường trụ chu biến” mới hiểu ñược lời huyền 

vi của Phật. Phật tính của chúng sinh không có cái lớn, cái nhỏ, cái nào cũng bình 

ñẳng, cái nào cũng rộng lớn bằng cả hư không. Khi mắt Phật, tâm Phật của anh 

ñã mở ra, anh thấy rõ, biết rõ hôm nay anh mới ñến ở phương Ðông mà Phật tính 

như hư không của anh nó vẫn ñã ở phương Ðông từ hôm qua, từ bao nhiêu kiếp 

trước  rồi;  dù  ngày  mai  anh  bỏ  phương  Ðông  ñi  phương  khác,  Phật  tính  của  anh 

vẫn ở mãi ñấy không hề ñi ñâu. 



Lại  nữa,  như  hiện  nay  anh  ñang  ở  phương  Ðông,  tôi  ở  phương  Tây,  nhưng  Phật 

tính của hai ta, nó không hề bị bó buộc vào trong hai cái thân ta bé nhỏ mà ở ra 

làm hai nơi ñâu! Tuy thân chúng ta, mỗi người mỗi phương, mà Phật tính của ta, 

cũng như hư không của ta, nó vẫn thường hằng ở khắp mười phương, chứ không 

phải ñút nút chặt vào trong cái thân ta như một tí hư không bị ñút nút chặt vào 

trong một cái hũ tí hon ñâu! 



Anh nên nghe kỹ lời Phật dạy dỗ tôn giả Ananda trong kinh Surangàma:  



Phật ñặt ra một người rất ngu ñộn, vô minh, tà kiến làm thí dụ, ñể diễn giảng cái 

tính Duy Thức (tức Tính Phật) cho tôn giả nghe. Phật nói: Trong thế gian ngũ ấm 

của ông, có cái Thức ấm, vốn là tính diệu chân như, tính Như Lai tạng nó rộng lớn 

chu biến thường trụ giống như hư không. Bây giờ có người ở phương Ðông, lấy cái 

bình Tần  Già(5) ñút nút miệng bình  lại, trong bình ấy ñựng ñầy  hư không, vác ñi 

xa ngàn dặm bố thí cho người bạn ở phương Tây. Người mê muội ấy vọng tưởng 

rằng cái bình Tần Già của mình ñã mang mất một ít hư không ở phương Ðông ñi 

rồi; khi họ ñến phương Tây, mở nút ñổ ra, họ tưởng sẽ thấy một ít hư không của 

họ  lấy  ở  phương  Ðông  ñổ  vào  phương  Tây!  Không  phải  thế  ñâu,  các  ông  thiện 

nam tử ơi! Khi ông ñem thân và bình ñựng hư không ñi khỏi phương Ðông thì hư 

không của ông ở phương Ðông vẫn nguyên vẹn chẳng mất ñi tí nào.  Và khi ông 

Trang 5 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 



ñến phương Tây ñem hư không ở bình ñổ ra, hẳn ông cũng chẳng thấy ở phương 

Tây thêm ra ñược một tí hư không nào! 



Bây giờ mắt Phật, tâm Phật của ông ñã mở rộng ra, ông ñã thấy rõ, biết rõ Phật 

tính  của  ông  cũng  như  của  tôi,  cũng  như  của  chư  Phật  và  của  chúng  sinh  trong 

mười phương Pháp giới ñều là bình ñẳng ngang nhau, không có cái nào to, cái nào 

nhỏ,  cái  nào  cũng  rộng  lớn  bằng  cả  hư  không,  nó  vẫn  y  nguyên  ở  khắp  mười 

phương,  nó không ñi ñâu lại ñâu cả, chỉ có cái thân của chúng sinh vác cái bình 

hành nghiệp vọng thức, vác ñi nay ñây, mai ñó, vòng quanh trong 7 thú ñấy mà 

thôi.  Chúng sinh mê muội trong 7 thú cứ tưởng lầm cái thân ông này to, vác cái 

bình lớn ñựng ñược nhiều hư không Phật tính, còn cái thân con kiến, con ong bé 

tí, vác cái bình nhỏ xíu ñựng ñược ít thôi. Vì vô minh tưởng tượng ấy mà nảy nở 

ra biết bao trí óc bất bình ñẳng phân biệt nòi giống, màu da, mạnh ai nấy ñược, 

tranh cướp lấy thật nhiều hư không về bè mình, ñịnh nô lệ hóa những loài nhược 

tiểu! Rốt cuộc hư không chẳng cướp ñược, chỉ cướp ñược cái bình nghiệp báo thật 

to.  Than  ôi!  Chiến  tranh  chưa  kết  liễu,  bình  ñã  vỡ,  thân  ñã  tàn.  Hư  không  Phật 

tính của người nào vẫn nguyên vẹn của người ấy, chẳng ai cướp ñược của ai một 

tí nào! 



Vì  muốn  diệt  khổ bất  bình,  chiến tranh,  tai  nạn  do chúng  sinh  mê  muội trong  7 

thú ñã tạo ra, nên Phật Thích Ca phải giáng sinh vào thế gian ngũ ấm ô trược và 

nói pháp cho chúng sinh giác ngộ rằng: Phật tính của tất cả chúng sinh, của tất 

cả chư Phật là bình ñẳng, rộng lớn như hư không, bất nhất và bất nhị. Sự nghiệp 

vô cùng vĩ ñại của Phật và quyết ñịnh Duy Thức hóa và Tịnh Ðộ hóa cái thế gian 

ngũ ấm ô trược ñầy bất bình: sát, ñạo, dâm, vọng, tham, sân, si, mạn,  nghi, tà 

kiến, chuyển nó thành thế giới thất bảo như thế giới Cực Lạc Tây phương của Phật 

A Di Ðà ñã chuyển. 



Vậy ñương khi ông ngồi ñây niệm Phật cầu sinh về Cực Lạc Tây phương, cách xa 

ñây mười vạn ức Phật ñộ, thế mà Phật tính của ông vẫn ñã ở Cực Lạc rồi, chẳng 

phải chờ  khi ông chết,  ông  vác cái bình Tần Già ñựng một  ít  hư không ở ñây về 

Cực Lạc làm gì! Ông ñừng tà kiến vô minh mê muội tưởng lầm như thế. 



Còn ai muốn niệm Phật cầu sinh về thế giới Ðông phương của Phật Dược Sư cách 

xa ñây nhiều Phật ñộ hơn, nhiều bằng mười số cát sông Hằng, thế mà Phật tính 

của người ấy cũng vốn ñã ở phương Ðông rồi, người ấy ñừng mê muội ñựng một 

ít hư không ở ñây vào cái bình Tần Già mang ñi, mang lại cho thêm phiền. 



Như vậy, mỗi tiếng niệm Phật của ta ở ñây ñã rung cảm Phật tính của ta ở khắp 

mười  phương  rồi,  tùy  ý  ta  muốn  hiện  sinh  ở  phương  nào,  Phật  tính  của  ta  hiện 

thân ngay ở phương ấy. Thật là Bản Như Lai Tạng diệu Chân Như tính của người, 

của ta, của chúng sinh, của Phật bao giờ cũng thường hằng, linh thông cảm ứng 

với nhau vô lượng vô biên, vô cùng vô tận! 



Nam mô Pháp Giới Tạng Thân A Di Ðà Phật. 

Nam mô Vô Biên Thân Bồ Tát Ma Ha Tát. 

Nam mô Hư Không Tạng Bồ Tát Ma Ha Tát. 

  

 Tuệ Nhuận 



 1)  Câu này là ñã phát ra trí tính bình ñẳng. 

 2)  Cây này là ñã ñủ giới luật rồi. 

 3)  Câu này là ñã ñược nhất tâm bất loạn. 

 4)  Câu này là ñã ñủ trí tuệ ñại quang minh ñại bình ñẳng. 

 5)  Nguyên tiếng Phạm Ấn Ðộ ñọc là Kalavinka, dịch âm ra chữ Hán là Ca Lăng Tần Già, là 

 tên  con  chim  ở  núi  Tuyết Sơn  (Hymalaya), tiếng  chim  hót  hay hơn hết  các  loài  chim. 

 Người Ấn Ðộ rất yêu tiếng chim này, nặn cái bình có hình tượng giống con chim này, 

 nên gọi tắt là bình Tần Già. 

Trang 6 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 



Lời tựa dịch Phật Thuyết A Di Ðà Kinh Yếu Giải 



Người học Phật tinh thâm ai cũng biết tên tuổi Ngài Trí Húc Ðại Sư là một lãnh tụ 

trong giới Thiền tông. Từ miệng Ngài ñã nói ra: “Khi Húc mới xuất gia, tự phụ là 

Thiền Tông, khinh miệt các giáo môn khác, dám nói rằng: ‘Phép Niệm Phật riêng 

cho  người trung căn và hạ căn’. Về sau,  nhân  vì ñau  nặng mới phát tâm cầu về 

Tây  Phương,  mới  chịu  nghiên  cứu  các  sách:  Diệu  Tông,  Viên  Trung,  Vân  Thê  Sớ 

Sao, mới biết phép Niệm Phật Tam Muội thực quý giá vô ngần, mới chịu hết lòng 

niệm Phật với một sức mạnh bằng vạn con trâu kéo không lại. 



Một ông bạn tu Tịnh Ðộ của tôi là  ông Khứ Bệnh,  ông muốn cho ý nghĩa lớn lao 

của kinh  này ñược rất rõ  rệt, mà  lời giảng ñừng rậm quá,  ông yêu cầu tôi trước 

thuật  một  Yếu  Giải,  tôi  cũng  muốn  cùng  với  các  hữu  tình  trong  Pháp  giới  cùng 

sinh về Cực Lạc, nên tôi không từ chối, cầm bút viết luôn từ ngày 27 tháng 9 năm 

Ðinh Hợi, ñến mồng 5 tháng 10 vừa  xong, tất  cả mất chín ngày.  Tôi  mong  rằng 

mỗi câu, mỗi chữ là một môn tư lương, mỗi người thấy, mỗi người nghe cùng lên 

ngôi  Bất  Thoái,  người  tin,  người  nghe  cùng  gieo  giống  Bồ  Ðề,  người  chê,  người 

khen cùng về nơi Giải Thoát. 



Tôi ngửa trông chư Phật, Bồ Tát nhận lấy và chứng minh cho, các bạn ñồng học 

tùy  hỷ giúp sức.  Kinh Phật nói rằng: ‘Ðời mạt pháp,  ức vạn người tu  hành, ít có 

một người tu ñắc ñạo; chỉ còn nhờ phép Niệm Phật mới ñược ñộ thoát’. Than ôi! 

Nay  chính  là  ñời  Mạt  Pháp  rồi  mà  bỏ  pháp  môn  Niệm  Phật  này  thì  còn  có  pháp 

môn nào tu học ñược nữa?” 



Trên ñây là lời văn kết luận trong sách Yếu Giải kinh Phật thuyết A Di Ðà của Ngài 

Trí Húc Ðại Sư. Riêng về phần tôi, trước ñây hơn 20 năm, tôi phát tâm học Phật, 

tôi cũng tự phụ có ñủ thông minh tu học ñược Thiền tông, tuy không có thầy, mà 

cũng mon men vào cửa ải ấy. Phúc cho tôi quá, ngày 26 tháng 3 năm Canh Thìn 

(Mai  1940),  tôi  ñược  gặp  Ngài  Thái  Hư  Ðại  Sư  qua  chơi  Hà  Nội,  tôi  ñến  bái  yết 

Ngài trong một khách sạn, tôi hỏi Ngài về Thiền Tông. 



Ngài nói: “Tôi xét thấy ở Việt Nam, cư sĩ ñã tu Tịnh Ðộ rồi, thế là hay hơn cả. Vả 

chăng, tu Tịnh Ðộ ñến chỗ niệm Phật nhất tâm bất loạn thì Thiền Tông của ngài 

Quán Thế Âm, hay của Ngài Ðại Thế Chí ñều ở cả trong chỗ ấy rồi”. Tôi liền quy y 

Ngài và xin Ngài cho nghe thế nào là có nhiều thiện căn, nhiều phúc ñức ñể sinh 

về  Cực  Lạc.  Ngài  nói:  “Thông  thường,  nghĩa  thiện  căn  là  tâm  Bồ  Ðề  mình  có  5 

căn: Tín, Tiến, Niệm, Ðịnh, Huệ. 



Phép tu Tịnh Ðộ là một pháp môn rất khó tin. Người nào có tâm tin sâu mới chịu 

dốc  lòng  phát  nguyện  ñi  sinh  sống  ở  Tịnh  Ðộ,  chỉ  người  ấy  mới  có  ñủ  thiện  căn 

(bắt ñầu ñã có Tín căn và Tiến căn rồi). 



Lại thêm có tâm niệm Phật luôn luôn không ngừng, là có Niệm căn. Niệm mãi rồi 

có cái tâm nhất ñịnh là Ðịnh căn. Thế là 5 thiện căn, ñã có bốn, chỉ còn chờ ñón 

ngày ñi sinh sang Tịnh Ðộ, nếu có thể thì trước khi sang, là ngày tỏ ngộ ñược “vô 

sinh”, ấy là Huệ căn. Thế là 5 căn ñầy ñủ cả. Trong khi tu tập năm căn ấy; lại tu 

thêm các món tư lương Bồ Ðề là tu những phép: Trì Giới, Nhẫn Nhục, Bố Thí v.v… 

cho có ñược nhiều duyên phúc ñức, thì mới ñúng với cái nghĩa: “Ða thiện căn, ña 

phúc ñức nhân duyên, ñắc sinh bỉ ñộ”. 



Nghe  xong,  tôi  sung  sướng,  không  dám  ngồi  lâu  nữa,  cho  ñược  nghe  thế  là  ñại 

phúc rồi, liền cáo từ. Ngài nói: “Tôi biết cư sĩ là một ñạo khí, khi về nước có pháp 

bảo sẽ gởi tặng sau. Chúc cư sĩ vào Như Lai Tạng ñem ân huệ Phật nhuần thấm 

sinh linh”. 



Trang 7 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 



Lại  một  hạnh  phúc,  tôi  không  nhớ  vì  ñâu,  có  lẽ  là  của  một  bạn  hiền  ñem  biếu, 

trong tủ kinh tôi có một quyển Di Ðà Yếu Giải, tôi ñọc qua một lần như người mới 

tìm thấy vật báu của mình mất ñã nhiều ñời. 



Tôi phát tâm dịch ra  Việt văn ñể cống hiến ñồng nhân; vì  ít phúc duyên, từ ñấy 

ñến nay vẫn không dịch ñược. Nay tôi họp anh em lại diễn giảng sách ấy, mong 

có  người  nối  chí  và  giúp sức,  nhưng  chưa gặp  ai, một thân  vừa già  vừa  ñau,  tôi 

cầu  nguyện cho thân  tôi  ñược  bệnh  tật  tiêu  trừ,  nhất  là cái  cố  tật  Vô Minh;  thời 

gian tao  loạn cấp lắm,  lần này tôi phải gắng hết sức dịch cho  xong.  Ngửa mong 

chư  Phật,  Bồ Tát phù trì  và các vị thiện tri thức tùy  hỷ gia bị,  ngõ hầu cùng  với 

hết thảy người nhất tâm tín nguyện niệm “Nam Mô A Di Ðà Phật” cùng về Cực Lạc 

Tây Phương. 



Trước khi dịch kinh này và ñể các vị chứng minh phép tu Tịnh Ðộ cao quý và chắc 

chắn  hơn  phép  tu  Thiền  Tông,  tôi  hãy dịch,  của  ngài  Vĩnh  Minh  Thọ  thiền  sư,  là 

một  vị ñại  ñức  trong Thiền  Tông  mà  cũng  phải tu  Tịnh  Ðộ.  Bốn  bài  kệ  của  Ngài 

như sau này:  



Có Thiền tông, có Tịnh Ðộ, 

Như thêm sừng cho mãnh hổ. 

Ðời hiện tại làm thầy người, 

Ðời vị lai làm Phật, Tổ. 

Có Thiền tông, không Tịnh Ðộ, 

Mười người tu, chín người rớt  

Ấm cảnh(1) nếu thấy hiện ra, 

Chỉ chớp mắt là theo nó. 

Không Thiền tông, có Tịnh Ðộ  

Vạn người tu, vạn người ñỗ (ñắc). 

Ðã ñược thấy A Di Ðà, 

Còn lo gì chẳng khai ngộ. 

Không Thiền Tông, không Tịnh Ðộ, 

Ðịa ngục ñêm ngày ñau khổ  

Muôn ñời nghìn kiếp còn lâu, 

Nhờ cậy ai, ai tế ñộ? 



















Hà Nội, sáng ngày 7 tháng 10 năm Tân Mão (ngày 5 tháng 11 năm 1951) 







Bồ Tát giới ñệ tử Tuệ Nhuận cẩn tự  











 (1) Ấm cảnh là cảnh Ngũ Ấm: Sắc, Thọ, Tưởng, Hành và Thức. Năm cảnh này thường hiện 

 ra ñể che lấp tâm Bồ Ðề. Người tu Thiền Tông cốt ngồi yên ñể soi thấy tâm Bồ Ðề hiện ra. 

 Nhưng nếu chẳng thấy tâm Bồ Ðề mà chỉ thấy ấm cảnh hiện ra, tức thì phải theo nó ñi làm 

 chúng sinh mãi mãi. 

Trang 8 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 



Chánh Văn 



Lời tựa Phật Thuyết A Di Ðà Kinh Yếu Giải  



Nguyên là chư Phật thương xót lũ người mê, phải tùy cơ của mỗi người mà bố thí 

cho lời giáo hóa. 



Ðưa người tới ñích, tuy chỉ có một ñích thôi, mà dùng phương tiện ñể ñưa ñi, tất 

phải dùng nhiều phương tiện. Trong hết thảy các phép phương tiện, tìm lấy một 

phép  rất  thẳng,  rất  mau,  rất  tròn,  rất  chóng,  thì  không  phép  nào  bằng  phép 

“niệm Phật cầu sinh Tịnh Ðộ”. 



Lại  trong  các  phép  niệm  Phật,  tìm  lấy  một  phép  giản  dị,  rất  ổn  ñáng  thì  không 

phép nào bằng phép “tín, nguyện, chuyên trì danh hiệu”. 



Thế cho nên ba bộ kinh nói về Tịnh Ðộ ñều có lưu hành, mà cổ nhân chỉ chọn lấy 

một bộ kinh  A Di Ðà làm khóa tụng  hàng  ngày. Thế chẳng phải là một phép  Trì 

Danh  ấy  hợp  với  tất  cả  ba  hạng  người:  thượng  căn,  trung  căn,  và  hạ  căn,  tóm 

thâu  ñược  cả  phần  Sự,  phần  Lý  không  còn  thiếu  sót.  Cả  Thiền  tông  và  các  giáo 

môn  khác  cũng  không  thể  ra  ngoài  ñược  phép  Trì  Danh  này.  Thực  là  một  phép 

chẳng khá nghĩ bàn vậy. 



Về  việc  chú  thích  và  giải  nghĩa  kinh  này,  thời  ñại  nào  cũng  không  thiếu  người, 

nhưng còn ñể lại ở ñời không có mấy. Bộ sách Sớ Sao của Ngài Vân Thê thì rộng 

lớn tinh vi, bộ Viên Trung Sao của Ngài U Khê thì cao cả sâu rộng, như hai vầng 

mặt trời, mặt trăng ở giữa trời, ai có mắt mà chẳng thấy rõ. 



Chỉ  vì  văn  chương  giàu  có  lắm,  nghĩa  lý  phồn  thịnh  nhiều  không  bờ,  không  bến 

chẳng ai ño lường ñược, ñến nỗi những người mới học, biết ít, khó bề ngoi lên ñể 

mở lòng tin và phát nguyện. 



Cho  nên  tôi  chẳng  quản  ngu  hèn,  lại  trước  thuật  sách  Yếu  Giải  này,  chẳng  dám 

cùng với hai ông cạnh tranh mà lập dị, và cũng chẳng dám cố ép cho ñược ñồng ý 

với hai ông. 



Trước  hết,  tôi  rút  ở  trong  những  câu  văn  của  bộ  kinh  này,  lấy  5  tầng  nghĩa  lý 

huyền vi mà giải thích:  



I. 

Thích nghĩa rõ cái tên ñề của bộ kinh. 

II. 

Biện luận thể chất của bộ kinh. 

III. 

Nói rõ tôn chỉ của bộ kinh. 

IV. 

Nói rõ lực dụng của bộ kinh. 

V. 

Nói về giáo tướng của bộ kinh. 



(Lời người  dịch: Ðọc  tụng  bộ  kinh  này, phải  biết  rõ  năm  tầng  nghĩa  huyền  vi ấy 

thì người tu mới thấy có hiệu nghiệm và ñắc ñạo). 



Trang 9 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 



Ngũ trùng huyền nghĩa 

(Năm tầng nghĩa huyền vi)  



I. Thích rõ nghĩa cái tên ñề của bộ kinh  



Bộ kinh  này dùng người  nói ra kinh và  người bị  nói ñến trong kinh ñể ñặt thành 

cái tên ñề của bộ kinh là “Phật thuyết A Di Ðà kinh”. Chữ “Phật” ở ñây nghĩa là gì? 



Chữ “Phật” ấy là ñức giáo chủ, người nói ra bộ kinh này, tức là ñức Thích Ca Mâu 

Ni, Ngài theo sức mạnh của lời thề nguyện và lòng thương xót hết thảy, mà Ngài 

giáng  sinh  vào  trong  ñời  ñầy  cả  năm  uẩn  ñộc  ác.  Ngài  là  người  giác  ngộ  trước 

tiên,  Ngài  giác  ngộ  cho  người  sau  cũng  giác  ngộ  như  Ngài;  không  có  một  pháp 

nào mà Ngài chẳng biết rõ, thấy rõ. 



Chữ “thuyết” là Ngài vui lòng mà nói ra. Phật lấy việc cứu ñộ chúng sinh làm vui 

lòng  nhất.  Cơ  hội  chúng  sinh  ñược  thành  Phật  ñã  ñến  rồi,  nên  Ngài  mới  nói  cái 

phép tu rất khó tin  này cho mà nghe, ñể cho  chóng ñược giải thoát rốt ráo, cho 

nên Ngài rất vui lòng mà nói. 



Chữ “A Di Ðà” là tên của ñức Ðạo Sư ở quả ñất bên kia, là người bị nói ñến trong 

bộ  kinh  này,  tức  là  ñức  A  Di  Ðà  người  ñã  dùng  48  lời  thệ  nguyện  ñể  tiếp  dẫn 

những  chúng  sinh  có  lòng  tín,  nguyện,  niệm  Phật  cho  sinh  về  thế  giới  Cực  Lạc, 

ñược vĩnh viễn lên ngôi Bất Thoái. 



Chữ  “A  Di  Ðà”  là  tiếng  Phạn  (Brahma)  ở  Ấn  Ðộ,  nguyên  âm  ñọc  là  Amita,  dịch 

nghĩa  ra  chữ  Hán  là  Vô  Lượng  Thọ  và  Vô  Lượng  Quang,  nghĩa  là  “sống  lâu  vô 

cùng, sáng suốt vô cùng”. Nhưng  nói tóm  lại thì Ngài còn có  rất nhiều công ñức 

ñều là vô cùng, vô tận, vô lượng, vô biên, như là: trí tuệ, thần thông, ñạo lực, y 

báo  trang  nghiêm,  thuyết  pháp,  giáo  hóa,  tế  ñộ  v.v…  cái  gì  cũng  vô  lượng,  vô 

biên cả. 



Chữ  “kinh”  thì  tất  cả  những  lời  vàng  do  Phật  nói  ra  ñều  là  Kinh.  Chữ  “kinh”  là 

phần Thông, ñối với 5 chữ “Phật thuyết A Di Ðà” ở trên là phần Biệt. Cả hai phần 

hợp  lại  mà  thành  ra  cái  tên  của  bộ  kinh  này.  Mỗi  bộ  kinh  phải  có  ñủ  ba  phần: 

phần giáo, phần hình và phần lý; phần nào cũng có cả Thông và Biệt, muốn hiểu 

biết, xem bộ Thai Tạng sẽ rõ. 





II. Biện luận về thể chất của bộ kinh   



Kinh Ðại Thừa nào cũng phải lấy Thực tướng làm thể chất chính của bộ kinh(1). 



Thực tướng là cái gì? Thực tướng là tâm tính của con người ta. Tâm tính của con 

người  ta  nó  chỉ  hiện  ra  trong  một  niệm  (một  loáng)(2).  Ðối  với  không  gian  nó 

chẳng ở trong, chẳng ở ngoài, chẳng ở giữa. Ðối với thời gian, nó chẳng phải quá 

khứ, chẳng phải hiện tại, chẳng phải vị lai. Ðối với mầu sắc, nó chẳng xanh, vàng, 

ñỏ,  trắng…  Ðối  với  hình  thức,  nó  chẳng  phải  dài,  ngắn,  vuông,  tròn…  Ðối  với 

phẩm  chất,  nó  chẳng  phải  Hương,  chẳng  phải  Vị,  chẳng  phải  Xúc,  chẳng  phải 

Pháp… Tìm nó mãi chẳng thể thấy ñược, mà chẳng khá bảo rằng nó là cái không 

thực có; nó tạo ra ñược ñủ 100 pháp giới, 1000 cái Như Thị(3), mà chẳng khá bảo 

rằng nó là cái thực có. 



Nó  không phải  là  hình  tướng  của  những  cái mình  suy nghĩ,  phân  biệt, nhận  biết 

bằng lời nói, bằng chữ viết, câu văn; thế mà những cái mình suy nghĩ, phân biệt, 

nhận biết bằng lời nói, chữ viết, câu văn ñều không có tự tính nếu không có nó. 

Tóm  lại,  nó  chẳng  phải  là  hết  thảy  mọi  hình  tướng,  mà  nó  tức  là  hết  thảy  mọi 

pháp (mọi sự, mọi vật). 

Trang 10 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 



Vì nó chẳng phải là mọi hình tướng, cho nên nó không có hình tướng; nhưng nó 

tức là mọi pháp cho nên hình tướng nào nó cũng có. Bất ñắc dĩ, chẳng biết gọi nó 

là gì, phải miễn cưỡng gọi nó là “Thực tướng” vậy. Thể chất của Thực tướng chẳng 

phải yên lặng (tịch), chẳng phải soi sáng (chiếu), lại vẫn yên lặng mà thường soi 

sáng, vẫn soi sáng mà thường yên lặng (tịch chiếu, chiếu tịch). 



Vì  nó  soi  sáng  mà  yên  lặng,  nên  miễn  cưỡng  gọi  nó  là  chỗ  ở  Thường  Còn,  Yên 

Lặng,  Sáng  Ngời  (Thường  Tịch  Quang  Ðộ)(4).  Vì  nó  yên  lặng  mà  soi  sáng,  nên 

miễn cưỡng gọi nó là Thân Pháp Tính Trong Sạch (Thanh Tịnh Pháp Thân). 



Lại còn, nó vừa Chiếu và Tịch, nên miễn cưỡng gọi nó là Pháp Thân; nó vừa Tịch 

vừa Chiếu, nên miễn cưỡng gọi nó là Báo Thân. Lại còn, trong nó có hai Ðức, một 

ñức  về  phần  Tính  và  một  ñức  về  phần  Tu.  Tu  ñức  của  nó  cũng  vừa  Tịch  vừa 

Chiếu, nên gọi nói là Báo Thân. 



Lại nữa, Tu ñức của nó vừa Chiếu vừa Tịch, nên gọi là Thụ Dụng Thân. Tu ñức của 

nó vừa Tịch vừa Chiếu nên gọi là Ứng Hóa Thân. 



Phần  Tịch,  phần  Chiếu  chẳng  phải  là  hai. Phần  Tính,  phần  Tu  chẳng  phải  là  hai. 

Thân với Ðộ(5) chẳng phải là hai. Cái gì cũng là Thực tướng cả. 



Thực tướng không phải là hai, cũng không phải là chẳng hai. Bởi thế, cho nên có 

khi toàn thể cái Thực Tướng ấy, cái thì tạo ra y báo, cái thì tạo ra chính báo, cái 

thì tạo ra Pháp Thân, cái thì tạo ra Báo Thân, cái thì tạo ra tự mình, cái thì tạo ra 

kẻ  khác  v.v…  cho  ñến  có  khi:  cái  thì  tạo  ra  người  Năng  Thuyết(6),  cái  thì  tạo  ra 

người Sở Thuyết(7), cái thì tạo ra người Năng Ðộ(8), cái thì tạo ra người Sở Ðộ(9), 

cái  thì  tạo  ra  Năng  Tín,  cái  thì  tạo  ra  Sở  Tín,  tạo  ra  Năng  Nguyện,  Sở  Nguyện, 

Năng Trì, Sở Trì, Năng Sinh, Sở Sinh, Năng Tán, Sở Tán v.v… cái gì cũng là “nét 

in” của “con dấu” Thực tướng ñã in ra cả. 



(Lời người dịch: Ý nghĩa huyền bí của tầng thứ hai này là: Tất cả những cái gì nói 

ở trong bộ kinh A Di Ðà ñều là những cái do Thực tướng tâm tính Bồ Ðề của con 

người  ta  hay  là  của  chư Phật,  hay  là  của  chúng  sinh  ñã  tạo ra  tất  cả.  Tức  là cái 

nghĩa huyền bí ở trong câu: “Nhất thiết duy tâm tạo” ở kinh Hoa Nghiêm, hay là ở 

trong câu: “Thị chư Pháp Thực Tướng” ở kinh Pháp Hoa, hay là ở trong câu “nhất 

thiết  duy  tâm  sở  hiện”  ở  kinh  Thủ  Lăng  Nghiêm.  Vậy  chỉ  có  tâm  Bồ  Ðề  của  con 

người là Chính Thể của tất cả kinh Ðại Thừa. Hiểu ñược huyền nghĩa này, các kinh 

sẽ hiểu). 



Trang 11 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 



 (1) Chỗ này người tu học phải ñể ý nghiền ngẫm sâu xa lắm mới hiểu ñược, ñừng có cho là 

 lời  nói  suông,  xem  qua  rồi  bỏ  ñấy.  Thể  chất  chính  là  cốt  tủy  của  bộ  kinh,  ý  nói  kinh  Ðại 

 Thừa nào cũng phải lấy cái Thực tướng là tâm tính của con người làm cốt tủy. Tâm tính ñây 

 là tâm tính Bồ Ðề chân thực, sống lâu sáng suốt vô cùng tận, tràn ñầy khắp mười phương 

 ba ñời vô tận, vô biên, chứ không phải là cái tâm tính vọng tưởng nghĩ lăng xăng suốt ñêm 

 ngày ở trong trái tim, khối óc. 

  

 (2) Chữ Hán là: “Ngô nhân hiện tiền nhất niệm tâm tính”. 

  

 (3) Trong vũ trụ này có 10 pháp giới: một giới Phật và 9 giới chúng sinh là: Bồ Tát, Duyên 

 Giác, Thanh Văn, Thiên, nhân, A-tu-la, súc sinh, ngạ quỷ và ñịa ngục. Mỗi một Thực tướng 

 tạo ra ñược ñủ mười pháp giới. Mỗi một pháp giới phải có 10 mầm mống pháp giới ở trong, 

 thế là 10 pháp giới mà thành ra 100 pháp giới. Như tôi là “người – nhân” thì trong tôi phải 

 có ñủ cả 10 cái mầm pháp giới. Siddhartha là Phật thì trong Phật cũng phải có ñủ cả 10 cái 

 mầm pháp giới, còn 8 pháp giới kia cũng thế. 

  

 Mỗi  một  pháp  giới  lại  có  10  cái  “ñúng  như  thế”  tức  là  10  cái  “như  thị”.  Diệu  lý  của  Thực 

 tướng từ xưa ñến nay vẫn như như chẳng hề biến ñổi, nên gọi là Như; y vào Thực Tướng 

 và phải hiện ra Thế Ðế nên gọi là Thị. Hai chữ Như Thị là trạng thái của Thực tướng nó phải 

 Như Như Thế Thế. Mỗi một pháp giới phải có 10 cái Như Thị, 100 pháp giới thành ra 1000 

 cái Như Thị. 

  

 Mười Như Thị là: 1) Tướng 2) Tính 3) Thể 4) Lực 5) Tác 6) Nhân 7) Duyên 8) Quả 9) Báo 

 10) Bản mạt cứu kính ñẳng (cái gì cũng có gốc, có ngọn, từ gốc ñến ngọn ñều rốt ráo bình 

 ñẳng) (xem kinh Pháp Hoa)  

  

 (4) Ðộ là cõi ñất, nghĩa rộng là cái chỗ ñể yên thân, cho nên ñã có thân thì phải có ñộ là 

 chỗ ñể yên thân. 

  

 Lời  người  dịch:  Xin  lỗi  ñộc  giả,  phần  nhiều  danh  từ  không  thể  dịch  ñược,  ñành  phải  ñể 

 nguyên văn, rồi cắt nghĩa vậy:  

  

 (5) Thân là cái thân con người. Ðộ là cái chỗ ñể ở yên thân. 

  

 (6) Năng thuyết là người nói ra kinh này, tức là Phật Thích Ca. 

  

 (7) Sở thuyết là người bị nói ñến ở trong kinh này, tức là Phật A Di Ðà. 

  

 (8) Năng ñộ là người có năng lực cứu ñộ, tức là chư Phật. 

  

 (9) Sở ñộ là người ñược ñộ, tức là chúng sinh. 

  

 Năng tín là cái tâm mình tin tưởng. Sở tín là cái pháp mình tin tưởng. Năng nguyện là cái 

 tâm mình phát nguyện phải làm cho ñược, tức là mình quyết ñịnh bỏ ác ở Ta Bà, làm thiện 

 ở Tịnh Ðộ. Sở nguyện là nơi mình sở thích ở, tức là thế giới Cực Lạc. Năng trì là 3 nghiệp 

 thân, miệng, ý của mình vì nó cùng chấp trì ñược danh hiệu Phật. Sở trì là danh hiệu Phật 

 bị chấp trì. Năng sinh là ba món tư lương: “tín, nguyện, hạnh” ñể cho mình ñi ñường sinh 

 Tịnh Ðộ. Sở sinh là bốn cõi Tịnh Ðộ: “Thường Tịch Quang, Thực Báo Trang Nghiêm, Phương 

 Tiện Thánh Cư và  Cực Lạc  Ðồng  Cư”,  là nơi  mình  ñược  sinh  sang.  Năng tán  là  người hay 

 khen ngợi, tán thán, tức là Phật Thích Ca và chư Phật ở khắp mười phương nhiều như số 

 cát sông Hằng. Sở tán là phần ñộ Y Báo và phần thân Chính Báo của ñức A Di Ðà ñược tán 

 thán, khen ngợi. 

  

 Lại  còn,  chữ  Tịch  là  cái  thể  chất  yên  lặng  của  Thực  tướng;  chữ  Chiếu  là  cái  thể  chất  soi 

 sáng  của  Thực  tướng.  Pháp  Thân  là  cái  thân  Pháp  Tính,  giác  quan  của  loài  chúng  sinh 

 chẳng thể nào cảm thấy ñược. Báo Thân là cái thân quả báo tốt lành, bởi công ñức tu hành 

 kết  lại  mà  hiện  ra.  Thụ  Dụng  Thân  là  cái  thân  ñể  cho  mình  thụ  dụng,  hay  ñể  cho  người 

 khác thụ dụng. Ứng Thân là cái thân ứng hiện và biến hóa ra ñể cứu các loài chúng sinh. 





Trang 12 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 



III. Nói về tôn chỉ của bộ kinh  



Tôn  chỉ  là  ñường  lối thiết  yếu tu  hành,  là  then  chốt  ñể  nhận  rõ  Thực  Tướng  của 

tâm tính mình. Nó là cương lĩnh của muôn vàn ñức hạnh tu trì. Cương là ñầu mối 

của cái lưới, hễ nắm ñược cương thì các mắt lưới ñều phải giương lên. Lĩnh là cổ 

áo, hễ nắm ñược lĩnh thì tay áo và vạt áo ñều buông thẳng xuống. 



Cho nên sau khi ñã biện luận Thể Chất của bộ kinh rồi, phải biện luận Tôn Chỉ của 

nó, ñể người tu học nắm lấy cương lĩnh của bộ kinh, dùng làm then chốt, ñường 

lối cho muôn vàn công hạnh tu trì. 



Kinh này dùng cái tâm TÍN và NGUYỆN với việc TRÌ DANH (tức là Niệm Phật) làm 

Tôn Chỉ thiết yếu tu hành. Chẳng có tâm Tín, chẳng ñủ sức phát nguyện. Chẳng 

phát nguyện, chẳng ñủ sức ñi ñến chỗ thực hành. 



Chẳng thực hành ñược cái hạnh tu mầu nhiệm Trì Danh (tức là việc niệm Phật) thì 

chẳng làm ñược cho mình mãn nguyện và chứng thực ñược cái pháp mình ñã tin 

theo (tức là ñược sinh sống cái ñời sống trong sạch ở nơi trong sạch - tịnh thân ở 

Tịnh Ðộ). 



Trong kinh này, trước hết chỉ bày cho thấy rõ phần Y Báo là chỗ ở trong sạch tức 

là Tịnh Ðộ, và phần Chính Báo, là cái thân trong sạch, tức là tịnh thân ñể người tu 

thấy rõ, hiểu rõ, ñể sinh lòng Tin chắc thật. Sau rồi chỉ bảo cho phép Trì Danh, là 

phép  niệm  danh  hiệu  Phật,  ñể  người  tu  lên  thẳng  ngôi  Bất  Thoái  (lên  ngôi  này 

chẳng còn thoái lui xuống nữa, tức là ngôi Bồ Tát). 



TÍN là tin, tin ở mình (tín tự), tin ở người ta (tín tha), tin ở nhân, tin ở quả, tin ở 

sự, tin ở lý. 



NGUYỆN  là  cầu  nguyện  cho  mình  chán  bỏ  ñược  chỗ  ở  cực  ác:  cõi  Sa  Bà,  cầu 

nguyện cho mình vui thích chỗ ở chí thiện cõi: Cực Lạc. 



HÀNH  là  phải  thực  hành  việc  chấp  trì  danh  hiệu  (tức  là  việc  niệm  Phật).  Niệm 

Phật  sao  cho  ñến  chỗ:  “Nhất  tâm  bất  loạn”,  nghĩa  là  niệm  Phật  ñể  giữ  cái  tâm 

mình  cho  nó  rất  yên  tĩnh,  nó  không  bị  những  thành  kiến,  tà  kiến,  những  lòng 

tham dục, giận dữ, ngu si, kiêu mạn, nghi ngờ, luôn ñến, luôn làm cho tâm mình 

bị rối loạn. 





TÍN  



1. Thế nào là tin ở mình? 



Người tu học mà tin ở mình là: tin ở cái tâm tính của mình(1), nó chỉ hiện ra trong 

một  loáng  (một  niệm).  Tâm  tính  của  mình  ñây  chẳng  phải  là  trái  tim  thịt  ñâu, 

chẳng phải là những cái bóng trần duyên mình tưởng tượng thấy hiện ra ở trong 

khối óc, trái tim ñâu. 



Tâm  tính  của  mình  ñây:  về thời  gian,  nó không  có  lúc nào  là kiếp  trước của  nó, 

không có lúc nào là kiếp sau của nó; về không gian, nó không có chỗ nào là bến 

bờ của nó. Lúc nào cũng có nó, chỗ nào cũng có nó, nó tràn ñầy khắp cả vũ trụ, 

khắp không gian vô biên, khắp thời gian vô tận. 



Tâm  tính  của  mình,  suốt  ngày  nó  theo  mọi  trần  duyên,  suốt  ngày  nó  chẳng  hề 

biến ñổi. 



Trang 13 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 



Cả quãng hư không mênh mông bát ngát khắp mười phương và bao nhiêu thế giới 

nhiều như vi trần ñang quay cuồng ở trong ñó, ñều là những vật bị tạo ra ở trong 

tâm tính của mình trong một niệm hiện ra ñây. 



Mặc dầu mình tối tăm ñiên ñảo, mê hoặc, không nhận rõ ñược tâm tính của mình 

nó  bao la  rộng  lớn  như  thế,  nhưng  nếu mình  chịu  hồi  tâm  trong  một  niệm  (một 

loáng) thì quyết ñịnh là mình sẽ ñược sinh vào cái thế giới Cực Lạc, là cái thế giới 

vốn sẵn có ñủ ở trong tâm tính của mình, không còn nghi ngờ gì nữa. 



Tin như thế gọi là Tin ở mình (tức là tin ở cái tâm tính chân thực của mình, trong 

nó có sẵn mầm nhân ñể tạo ra thế giới Cực Lạc). 



2. Thế nào là tin ở người? 



Người  tu  học  tin  ở  người,  là  tin  Phật  Thích  Ca  không  nói  dối,  tin  Phật  A  Di  Ðà 

không  nguyện  xuông,  tin  chư  Phật  ở  sáu  phương  có  tướng  lưỡi  rộng  dài,  quyết 

không nói hai lời. Phải thuận theo lời dạy bảo chân thực của chư Phật, quyết chí 

cầu sinh sang Cực Lạc, không còn nghi hoặc nữa. 



Tin như thế gọi là tin ở người (tức là mình tin lời dạy bảo của người). 



3. Thế nào là tin ở nhân? 



Người tu học tin ở nhân là tin rất sâu rằng: Kẻ niệm Phật mà tâm tán loạn cũng 

còn tạo  ra ñược hạt giống ñể thành Phật mai sau,  huống chi  là người  niệm Phật 

nhất tâm bất loạn thì sao lại chẳng ñược sinh sang Tịnh Ðộ. 



Tin như thế gọi là tin ở nhân  (vì mình tin cái tiếng  niệm  Phật ấy tức là cái nhân 

thành Phật). 



4. Thế nào là tin ở quả? 



Người tu học tin ở quả là tin rất sâu rằng: Các vị thượng thiện nhân ñang tụ hội ở 

cõi  Tịnh  Ðộ  kia,  ñều  là  những  người  ñã  theo  phép  Niệm  Phật  Tam  Muội  mà  ñã 

ñược  sinh  sang  ñấy,  giống  như  người  trồng  nhân  dưa  ñã  ñược  quả  dưa,  trồng 

nhân ñậu ñã ñược quả ñậu. Cũng giống như bóng phải theo hình, vang phải theo 

tiếng, quyết không hư hỏng chút nào. 



Tin như thế gọi là tin ở Quả (vì mình tin sự kết quả của những người ñã ñược sinh 

kia). 



5. Thế nào là tin ở sự thật? 



Người tu  học  tin  ở  sự  thật  là  tin  rất sâu  rằng: Cái tâm  tính của  mình tuy  nó  chỉ 

hiện ra trong một niệm (một loáng), mà thực ra nó rộng lớn vô cùng, chẳng biết 

ñến ñâu là hết ñược; thế thì những thế giới khắp mười phương xuất hiện ở trong 

tâm tính mình cũng chẳng biết bao nhiêu là hết ñược. Vậy thời thế giới Cực Lạc ở 

cách  ñây  mười  vạn  ức  Phật  ñộ  là  một  thế  giới  có  thực,  rất  thanh  tịnh  trang 

nghiêm, chứ chẳng phải thế giới tưởng tượng ở trong bài ngụ ngôn của Trang Tử. 



Tin như thế gọi là tin ở sự thực (vì mình tin cảnh giới Tịnh Ðộ là một sự thực có). 



6. Thế nào là tin ở lý? 



Người tu học tin ở lý là tin rất sâu rằng: Mười vạn ức Phật ñộ tuy là nhiều lắm, xa 

lắm; mà thực ra  nó chỉ ở trong tâm tính của ta hiện  ra trong một  niệm ñây. Nó 

không thể ở ra ngoài tâm tính của ta ñược, bởi vì tâm tính của ta không có ñâu là 

Trang 14 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 



ngoài  ñể  cho  nó  ở.  Vả  lại  tin  rất  sâu  rằng:  Ở  Tây  Phương,  Tịnh  Ðộ  của  thế  giới 

Cực Lạc với tịnh thân của vị Giáo Chủ và của các bạn(2) ñều giống như những cái 

bóng hiện ra ở trong cái gương tâm tính của ta ñây hiện ra trong một niệm. 



Hoàn toàn những sự ấy tức là lý, hoàn toàn những vọng ấy tức là chân, hoàn toàn 

phần tu ấy tức là phần tính, hoàn toàn phần người khác ấy tức là phần mình; bởi 

vì tâm tính của mình tràn ñầy khắp cả. Tâm tính của Phật cũng tràn ñầy khắp cả. 

Tâm tính của hết thảy chúng sinh cũng tràn ñầy khắp cả. Thí dụ như nghìn ngọn 

ñèn cùng ở trong một căn nhà, ánh sáng của ñèn nào cũng tràn ñầy khắp cả nhà; 

ánh sáng này, ánh sáng khác nó giao chập vào với nhau chẳng hề chướng ngại gì 

cả. Tin sâu như thế gọi là tin ở Chính Lý (vì mình tin toàn thể cái khối Nhất Chân 

Pháp Giới ấy là chính lý). 

 

 

NGUYỆN  



Người tu học ñã có sáu sức mạnh tin như thế rồi thì hiểu rằng: Cõi Sa Bà ô uế này 

là do tâm tính mình ô uế ñã tạo ra nó, lý ưng mình phải chán bỏ nó ra; cõi Cực 

Lạc trong sạch kia là do tâm tính mình trong sạch tạo ra nó, lý ưng mình vui cầu 

lấy nó (sự thật này tức là lý thật). 



Mình ñã chán ô uế thì nên bỏ, mà ñã nên bỏ thì phải bỏ cho thật rốt ráo, không 

còn  phải  bỏ  ñi,  bỏ  lại  nữa.  Mình  ñã  thích  trong  sạch  thì  nên  lấy,  mà  ñã  lấy  thì 

cũng lấy cho kỳ rốt ráo, không còn phải lấy ñi lấy lại nữa. 



Sách Diệu Tông nói: “Người nào ñã bỏ hết  rồi, ñã lấy hết rồi tức là người không 

còn phải bỏ, phải lấy gì nữa. Nếu ai chẳng làm cho trọn hết cái việc lấy và bỏ, mà 

ñã  vội  nói  rằng  tôi  chẳng lấy,  chẳng  bỏ gì  cả,  thế là  người  chỉ  nói  lý  xuông,  mà 

chẳng  chịu  làm  cho  xong  phận  sự.  Phần  Sự  ñã  bỏ  chẳng  chịu  làm  cho  xong  thì 

phần Lý cũng chẳng bao giờ ñược trọn vẹn”. 



Nếu mình ñã hiểu thấu ñược (và tin chắc ñược) hoàn toàn Sự ấy tức là Lý ấy, thời 

mình chí nguyện lấy sự này tức là ñúng lý mà lấy, và mình chí nguyện bỏ sự kia, 

cũng là ñúng lý mà bỏ; một khi bỏ, một khi lấy chỉ là bỏ Pháp Giới này lấy Pháp 

Giới kia ñấy thôi. Và ñều ñúng lý cả. 



Cho nên sau khi ñã có tâm Tín rồi, thì phải phát nguyện cho rõ ràng (chí nguyện 

bỏ hay là chí nguyện lấy). 

 

 

HÀNH   



Bây giờ nói ñến Hành là người chấp trì danh hiệu, nhất tâm bất loạn, tức là người 

niệm danh hiệu Phật ñể cho tâm mình ñậu vào một chỗ, chẳng bị rối loạn. 



Niệm danh hiệu Phật là niệm công ñức Phật (ñã tin sâu như thế thì cứ tin, ñừng 

suy nghĩ nữa mà hỏng việc). Công ñức của Phật chẳng khá nghĩ, chẳng khá bàn 

cho nên danh hiệu của Phật cũng chẳng khá nghĩ, chẳng khá bàn (vì trí tuệ mình 

thấp kém quá, nghĩ bàn sao ñược mà nghĩ bàn!) 



Danh hiệu của Phật và công ñức của Phật ñều chẳng khá nghĩ bàn, cho nên người 

niệm danh hiệu Phật mà tâm tán loạn cũng ñã tạo ñược hạt giống thành Phật mai 

sau  và  người  niệm  Phật  nhất  tâm  bất  loạn  sẽ  ñược  lên  ngay  ngôi  Bồ  Tát  Bất 

Thoái. 



Các kinh nói về phép tu Tịnh Ðộ rất nhiều, có nghìn vạn phép khác nhau, như là 

những  phép  ngồi  quán  tưởng  Phật,  phép  ngồi  quán  tượng  và  các  phép:  lễ  bái, 

Trang 15 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 



cúng  dường,  ngũ  hối,  lục  niệm  v.v…  Trong  các  phép  ấy,  tu  ñược  một  phép  nào 

cũng ñược sinh về Tịnh Ðộ. 



Duy  chỉ có  một phép  Trì  Danh  là  phép  niệm Phật  này  là  thu  ñược  hết mọi  hạng 

người, ai tu cũng ñược. Và ai bắt tay vào tu cũng thấy rất dễ. Cho nên không ai 

hỏi mà ñức Thích Ca tự nói ra kinh này, Ngài ñặc biệt hướng vào ông Xá Lợi Phất, 

là người ñại trí tuệ, mà nói cho nghe. 



Ðủ biết phép này là một phép Liễu Nghĩa Vô Thượng(3) rút ra ở trong các phương 

tiện liễu nghĩa ñệ nhất, và là một phép tối cao viên ñốn(4) rút ra ở trong các phép 

Viên Ðốn. Cho nên nói rằng: “Ngọc minh châu bỏ vào nước ñục, nước ñục tất phải 

trong.  Danh  hiệu  Phật  gieo  vào  cái  tâm  rối  loạn,  tâm  rối  loạn  tất  phải  thành 

Phật”. 



Cái  tâm  Tín  và  Nguyện  với  cái  việc  Trì  Danh  ở  kinh  này  là  cái  mầm  nhân  chân 

thực  của  ñạo  Nhất  Thừa(5),  tức  là  bốn  cõi  Tịnh  Ðộ.  Gây  ñược  nhân  thời  quả  tất 

phải theo nhân mà mọc ra. Cho nên dùng cái tâm Tín và Nguyện với cái việc Trì 

Danh làm tôn chỉ chính ñáng của bộ kinh này. 



Còn  tướng  trạng  của  bốn  cõi  Tịnh  Ðộ,  ở  bộ  Diệu  Tông  Sao  và  kinh  Phạm  Võng 

Huyền Nghĩa ñã nói rất tường tận, ở ñây không thể nói hết ñược. Xuống dưới này, 

ở chỗ thích nghĩa Y Báo và Chính Báo, tôi sẽ nói lược thêm. 

















































 (1)  Người  tu  học  ñừng  có  hững  hờ,  chểnh  mảng,  phải hết  lòng  ñặt  mình  vào  với cái  tâm 

 tính chân thực này, và phải gắng hết sức diệt cho hết cái tâm nghĩ ngợi lăng xăng nó luôn 

 ñến luôn luôn, làm rối loạn và bưng bít mất tâm chân thực không cho hiện ra. 

  

 (2) Chữ “bạn” ñây là bạn lữ: tất cả người trong ñoàn thể tôn thờ một ñức Giáo Chủ. 

  

 (3) Liễu nghĩa vô thượng là nghĩa rốt ráo cao hơn hết. 

  

 (4) Tối cực viên ñốn là ñầy ñủ mau chóng cực ñiểm. 

  

 (5) Nhất Thừa tức là Phật Thừa, là phép tu duy nhất thành Phật, khác với những phép tu 

 Nhị Thừa, Tam Thừa, Ðại Thừa và Tiểu Thừa. 

Trang 16 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 



IV. Nói rõ lực dụng của bộ kinh   



Sinh sang Tịnh Ðộ lên ngôi Bất Thoái là cái ñiểm lực dụng (dùng sức tu hành) của 

bộ kinh này. 



Sinh  sang  Tịnh  Ðộ  thì  có  bốn  cõi,  mỗi  cõi  ñều  có  9  phẩm  ñể  cho  3  hạng  người 

ñược sinh sang. Nay hãy nói qua tướng trạng của những người ñược sinh sang 4 

cõi(1). 



1.  Người  nào  niệm  Phật  mà  chưa  ñoạn  trừ  ñược  Kiến  Hoặc(2)  và  Tư  Hoặc(3), 

những người này chia làm 3 hạng, tùy theo tâm người nào tán loạn hay là tâm 

yên ñịnh, sẽ sinh sang  9 phẩm ở cõi Ðồng  Cư  (cõi này có cả phàm và thánh 

cùng ở chung với nhau). 



2.  Người  nào  niệm  Phật  ñến  thời  kỳ  Sự  nhất  tâm  bất  loạn  thì  Kiến  hoặc  và  Tư 

hoặc tự nó ñã tiêu tan hết rồi, sẽ ñược sinh sang cõi Phương Tiện Hữu Dư (cõi 

này riêng cho các vị Thanh Văn, Duyên Giác). 



3.  Người  nào  niệm  Phật  ñến  thời  kỳ  Lý  nhất  tâm  bất  loạn,  ñã  phá  tan  ñược  từ 

một phẩm cho ñến 41 phẩm vô minh, sẽ ñược sinh sang cõi Thực Báo Trang 

Nghiêm, có khi chứng ñược một phần ở cõi Thường Tịch Quang (cõi này riêng 

cho Báo Thân Phật và các vị ñại Bồ Tát). 



4.  Người  nào  niệm  Phật  ñã  phá  tan  hết  42  phẩm  Vô  Minh  thời  ñược  sinh  lên 

Thượng  Thượng  Phẩm  ở  cõi  Thực  Báo  Trang  Nghiêm,  hay  là  ở  cõi  rốt  ráo 

Thường Tịch Quang (cõi này riêng của Báo Thân Phật và Pháp Thân Phật). 



Bất Thoái có bốn nghĩa:  



1. Niệm bất thoái. 

2. Hạnh bất thoái. 

3. Vị bất thoái. 

4. Tất cánh bất thoái. 



Lên  ngôi  Niệm  Bất  Thoái  là  người  ñã  phá  hết  vô  minh,  ñã  hiểu  rõ  Phật  tính,  ñã 

sinh thẳng sang cõi Thực Báo, hay là cõi Phần Chứng Thường Tịch Quang. 



Lên ngôi Hạnh Bất Thoái là người ñã ñoạn hết kiến hoặc, tư hoặc, trần sa hoặc(4) 

cũng ñã phá ñược, ñược gửi thể chất vào trong hoa sen, vĩnh viễn dứt hết mọi ác 

duyên thoái chuyển. 



Lên  ngôi  Vị  Bất  Thoái  là  người  mang  cả  ác  nghiệp  mà  sinh  sang  cõi  Ðồng  Cư, 

ñược  gửi  thể  chất  vào  trong  hoa  sen,  vĩnh  viễn  dứt  hết  mọi  ác  duyên  thoái 

chuyển. 



Tất  cánh  bất thoái  là  những  người  niệm  Phật,  bất  luận  là  nhất  tâm  hay  tâm tán 

loạn, hữu tâm hay là vô tâm, hiểu hay là chẳng hiểu, miễn là danh hiệu chư Phật 

ở sáu phương, hay là cái tên bộ kinh này, một khi ñã lọt vào tai rồi, thì dù có lâu 

ñến nghìn vạn kiếp về sau, tất cũng phải có ngày ñược ñộ thoát. 



Người  nghe  phải  danh  hiệu  Phật  lọt  vào  tai  rồi,  thì  thế  nào  cũng  phải  ñược  ñộ 

thoát, giống  như  người  nghe phải cái tiếng trống có bôi thuốc ñộc lọt vào tai rồi 

thì dù ở gần hay xa, thế nào rồi cũng phải chết (giống ác phải chết), hay là giống 

như người ăn phải một tí kim cương vào bụng, rồi thì chẳng ñời nào tiêu hóa ñược 

(mầm thiện vẫn còn). 



Trang 17 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 



Lại  một  sự  lạ  nữa,  là  cầu  sao  ñược  mang  cả  nghiệp  mà  ñi  sinh  vào  cõi  Tịnh  Ðộ 

Ðồng  Cư ñể chứng ñược Vị  Bất Thoái  là ñã ñược với các vị  Bồ Tát  Bổ Xứ cùng ở 

ñấy rồi. Mình cũng ñược như các vị ấy, chỉ một lần sinh ra ấy là ñã ñược bổ vào 

ngôi Phật. Nguyên vì, ñã ñược cùng với các vị thượng thiện nhân ấy cùng ở một 

nơi, thế là ñược vào cõi Ðồng Cư, mà là ñược sinh tắt qua cả 3 cõi Tịnh Ðộ ở trên 

rồi. 



Chỉ một lần sinh ra ấy mà ñược bổ làm Phật thế là ñược lên ngôi Vị Bất Thoái, mà 

tức  là  ñã  chứng  ñược  ñủ  cả  ba  ngôi  Bất  Thoái.  Trong  bộ  kinh  này,  dùng  sức  tu 

mạnh ñược như thế, thì trong ngàn vạn bộ kinh luận khác, chưa từng có một bộ 

nào nói ñược như thế (từ xưa ñến nay, chưa ai khám phá cái nghĩa này). 



Ðem  so  sánh  với  cái  mầm  chính  của  phép  Ðốn  Ngộ  Thiền  Tông  kia  chỉ  là  một 

phép ñưa dần người tu ra khỏi trần lao, ñời này, ñời khác sinh ra mà không thoái 

chuyển,  thì  mới  có  hy  vọng  noi  lên  ngôi  Phật,  thực  là  chẳng  thể  nào  cùng  với 

phép tu Tịnh Ðộ này cùng nói trong một ngày ñược (lời nói ñanh thép). 



Các vị sĩ phu trong Thiền tông và trong các Giáo môn, sao không nghĩ ñến? 

























 (1)  Tịnh Ðộ có bốn cõi: 

  

 a.  Ðồng Cư 

 b.  Phương Tiện Hữu Dư 

 c.  Thực Báo Nghiêm 

 d.  Thường Tịch Quang. 

  

 Mỗi cõi có 9 phẩm: 

  

 a.  Thượng thượng 

 b.  Thượng trung 

 c.  Thượng hạ 

 d.  Trung thượng 

 e.  Trung trung 

 f. 

 Trung hạ 

 g.  Hạ thương 

 h.  Hạ trung 

 i. 

 Hạ hạ 

  

 Ba hạng người ñược vãng sinh: thượng bối, trung bối và hạ bối. 

  

 (2) Kiến hoặc là bị nhiều thành kiến, tà kiến làm cho tâm mê hoặc vì tin theo các thuyết 

 của các ñạo tà, ma, thần, quỷ, các học thuyết của các chủ nghĩa sai lầm. 

  

 (3) Tư hoặc là bị các phiền não là: tham, sân, si, mạn, nghi v.v… làm cho tâm mê hoặc. 

  

 (4) Trần sa hoặc là còn nhiều thứ mê hoặc nhiều như cát, như bụi, không kể xiết. Lên ngôi 

 Ðại Bồ Tát phải ñoạn trừ cho thật hết những mê hoặc sa trần. 

Trang 18 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 



V. Nói về giáo tướng của bộ kinh  



Mỗi giáo pháp  của  Phật  nói ra  ñều có một tướng trạng  riêng,  gọi  là  Giáo  tướng. 

Giáo  tướng  của  bộ  kinh  này  thuộc  về  loại  Ðại  Thừa  Bồ  Tát  Tạng.  Lại  là  một  bộ 

kinh “không ai hỏi mà tự Phật nói ra”. 



Kinh  này  ñược  tấm  lòng  triệt  ñể  Ðại  Từ  của  Phật  phù  trì  thêm  cho,  có  năng  lực 

khiến những hữu tình nhiều nghiệp chướng ở ñời Mạt Pháp nhờ ñấy mà ñược lên 

thẳng ngôi Bất Thoái. 



Bởi thế mà ñến ñời sau, ñời kinh pháp của Phật ñã diệt hết rồi, chỉ riêng kinh này 

còn  ñược  lưu  lại  ở  ñời  một  trăm  năm  nữa,  ñể  ñộ  cho  loài  hàm  thức(1)  ñược  thật 

nhiều. Thật là một vị thuốc A-dà-ñà cứu chữa ñược vạn bệnh, một bộ kinh tuyệt 

ñối viên dung chẳng khá nghĩ bàn. 



Những phép tu bí áo trong kinh Hoa Nghiêm (là 10 ñại nguyện của ñức Phổ Hiền), 

những phép tu cốt tủy  trong kinh  Pháp Hoa  (là thành Phật), là tâm  yếu của hết 

thảy  chư  Phật,  là  kim  chỉ  nam  cho  nghìn  vạn  lối  tu  của  Bồ  Tát,  ñều  rút  cả  vào 

trong  bộ  kinh  này  rồi;  muốn  tán  thán  và  nói  rộng  mãi  ra  thì  dầu  hết  bao  nhiêu 

kiếp cũng chẳng hết, người trí giả phải tự mình nên biết lấy. 





































































 (1)  Hàm  là ngậm. Thức  là  cái hiểu biết.  Hàm  thức  tức  là  chúng  sinh  hay hữu tình, là  các 

 loài có hiểu biết, có tình cảm bao hàm ở trong thân thể. 

Trang 19 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 



Bây giờ bắt ñầu vào văn kinh, phải chia làm ba phần 



A.  Phần Tựa (từ câu: “Như thị ngã văn” ñến câu “kim hiện tại thuyết pháp”) 



B.  Phần  Chính  Tông  (từ  câu  “Bỉ  ñộ  hà  cố  danh  vi  Cực  Lạc?”  ñến  câu  “văn  thị 

thuyết giả, ưng ñương phát nguyện sinh bỉ quốc ñộ”) 



C.  Phần Lưu Thông (từ câu “Như ngã kim giả, tán thán A Di Ðà Phật…” cho ñến 

hết)  



Ba  phần  này  gọi  Sơ  Thiện,  Trung  Thiện  và  Hậu  Thiện,  nghĩa  là  phần  ñầu,  phần 

giữa và phần cuối, phần nào cũng hoàn thiện, cũng quan hệ. 



Phần Tựa giống như ñầu người ta, có ñủ ngũ quan. 



Phần Chính Tông giống như thân người có ñủ lục phủ, ngũ tạng. 



Phần Lưu Thông giống như chân tay, vận ñộng, hành vi không ngưng trệ. 



Cho nên Ngài Trí Giả thích nghĩa kinh Pháp Hoa, ngay phẩm thứ nhất ñều cho là 

phần Tựa. Về sau mười một phẩm rưỡi ñều cho là phần Lưu Thông. Lại trong một 

thời kỳ, hai môn Bản và Tích, mỗi môn chia làm ba ñoạn, thế thời từ phẩm Pháp 

Sư trở xuống 5 phẩm ñều là phần Lưu Thông của Tích Môn. 



Bởi vì phần Tựa phải là cương lĩnh của cả một bộ kinh, phần  Lưu Thông là phần 

pháp thí không úng tắc, cả hai phần ñều quan hệ rất  lớn. Người sau không  hiểu 

nghĩa ấy, thấy văn kinh hơi có chút nghĩa lý liền cho vào phần Chính Tông ñến nỗi 

phần Tựa và phần Lưu Thông chỉ còn một ít sáo cũ. Thế thì sao gọi là phần ñầu 

cũng hoàn thiện và phần cuối hoàn thiện ñược? 





A. PHẦN TỰA (TỰ PHẬN)  



Phần tựa phải chia  làm hai  là Thông Tự và  Biệt Tự; trong phần Thông Tự  là nêu 

lên pháp hội, thời kỳ, xứ sở và ñại chúng những ai cùng ñược nghe phép tu Tịnh 

Ðộ này. 





I. THÔNG TỰ  





Kinh văn  



 Hán: Như thị ngã văn: Nhất thời, Phật tại Xá Vệ Quốc, Kỳ thụ Cấp Cô Ðộc 

 viên. 

  

 Việt: Ðúng thực như thế, chính tôi ñược nghe: Một thời bấy giờ, tại nước 

 Xá  Vệ, Phật ở  trong  vườn  ông  Cấp Cô Ðộc,  có  những  cây  của Thái  Tử Kỳ 

 Ðà. 



Ðoạn này là mở ra hội nói phép tu Tịnh Ðộ. Ðây là lời của Ngài A Nan, người chép 

kinh này nói ra. Ngài nói: “Ðúng thực như thế” là Ngài nêu ra tấm lòng tín thuận 

của Ngài. Ngài nói: “Chính tôi ñược nghe” là Ngài nêu rằng: “Chính tôi nghe thầy 

tôi nói như thế” (hai câu này nguyên chữ Hán là: “Như thị ngã văn”)  



“Một thời bấy  giờ”  là thời kỳ  ấy,  căn  cơ  chúng  sinh  ñã  cảm  ñộng  ñến tâm Phật. 

“Phật” là một vị giáo chủ. “Nước Xá Vệ, vườn Cấp Cô Ðộc” là chỗ Phật nói phép tu 

Trang 20 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 



Tịnh Ðộ này. Chân lý mầu nhiệm của Thực Tướng (Thực tướng là tâm tính của con 

người ta, nó ñã tạo ra hết thảy các pháp như thế nào thì A Nan chép vào trong bộ 

kinh này ñúng như thế). Thực tướng ấy từ xưa ñến nay chẳng hề biến ñổi, nó vẫn 

như như cho nên gọi là Như. Người ta y vào Lý Thực tướng mà niệm Phật cầu sinh 

Tịnh Ðộ, là một pháp nó tạo ra quyết ñịnh không sai, cho nên nói là Thị. 



Thực tướng là cái ta chân thực sống lâu mãi mãi, không giống như cái thân người 

ta  biến  diệt ñây,  mà  người  ñời  nhận  lầm  nó  là thân ta,  nó chỉ  là  cái  ta  giả  tạm. 

Ngài A Nan không bỏ cái ta giả tạm ấy cho nên Ngài vẫn xưng là “Ta”. 



Căn tai của Ngài phát ra cái biết nghe ở tai, chính Ngài ñược nghe tiếng Phật: cái 

nghe của Ngài với cái tiếng của Phật giống như hai cái hư không in vào nhau thì 

gọi  là  “Nghe”(1).  Ý  nói  cái  nghe  với  cái  tiếng  ñều  do  Thực  Tướng  tạo  ra,  cùng  ở 

trong Thực Tướng, giống như hai hư không in vào nhau thành một. 



Chữ “nhất thời” là một thời gian, không phải là một pháp thực có, chỉ là lúc thầy 

trò ñàm ñạo, thầy nói trò nghe xong rồi thì gọi là “một thời”. 



Nghĩa chữ “Phật”: tự mình ñã giác ngộ rồi, ñi  giác ngộ cho  người khác, mình và 

người  ñều  giác  ngộ  ñến  cực  ñiểm,  làm  thầy  cả  cõi  người  và  cõi  trời  thì  gọi  là 

“Phật”. 



“Xá Vệ” là tiếng Ấn Ðộ, dịch ra chữ Hán là “văn vật”, là cái tên nước lớn ở Trung 

Ấn Ðộ, là kinh ñô của vua Ba Tư Nặc. 



“Kỳ Ðà” là tiếng Ấn Ðộ, dịch nghĩa ra chữ Hán là “chiến thắng” (thắng trận) là tên 

của Thái Tử con vua Ba Tư Nặc. 



Một quan ñại thần  ở nước ấy, tên  Ấn  Ðộ  là Tu  Ðạt Ða, dịch  nghĩa ra chữ Hán  là 

“Cấp Cô Ðộc” vì ông này giàu lắm, hay cấp ñỡ cho người cô thân, ñộc thân. Ông 

ñem  vàng  ra  trải  khắp  cái vườn  của thái  tử  Kỳ Ðà, mua  lấy ñược  ñể  cúng Phật, 

cúng  Tăng, thái  tử  cảm ñộng  quá,  còn  một  ít ñất  chưa  kịp  lót vàng,  thái  tử  bảo 

thôi, xin ñem một ít ñất ấy và những cây cối trong vườn cúng Phật, cúng Tăng. Vì 

thế mà chỗ Phật nói pháp ñây ñược gọi bằng cả hai tên thí chủ: “Cây của ông Kỳ, 

vườn của ông Cấp Cô Ðộc”. 



Ðoạn dưới ñây nói về ñại chúng có những ai cùng dự nghe phép tu Tịnh Ðộ này, 

trong ñại chúng chia làm ba chúng: 



1.  Thanh Văn chúng 

2.  Bồ Tát chúng 

3.  Thiên, Nhân chúng 



Các vị Thanh Văn ñứng ñầu vì các Ngài  là hình tướng xuất thế gian,  vì các Ngài 

thường theo Phật, vì các Ngài là Tăng mà Phật và Pháp ñều nhờ có Tăng mà lưu 

truyền ñược. 



Các  vị  Bồ  Tát  ở  giữa,  vì  các  Ngài  là  hình  tướng  bất  ñịnh  (vừa  xuất  thế  vừa  tại 

thế),  vì  các  Ngài  chẳng  thường  theo  Phật,  vì  các  Ngài  tiêu  biểu  cái  nghĩa  Trung 

Ðạo. 



Các vị Thiên và Nhân ở sau cùng vì các Ngài là hình tướng thế gian, vì trong các 

Ngài có lẫn cả phàm và thánh, vì các Ngài là chức ngoại hộ (ñứng ngoài mà bảo 

hộ Phật pháp). 





Trang 21 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 



1. Thanh Văn chúng  



Ðây là số và loại các vị Thanh Văn. 





Kinh văn  



 Hán: Dữ ñại tỳ khưu tăng, thiên nhị bách ngũ thập nhân câu. 

  

 Việt: Cùng với các bậc ñại tỳ khưu tăng, có một ngàn hai trăm năm mươi 

 vị. 



“Ðại tỳ khưu” là người tu xuất gia, ñã ñược giữ  Cụ Túc Giới, tỳ-khưu là tiếng Ấn 

Ðộ, nguyên âm ñọc là Bhikkhu, có hàm 3 nghĩa:  



1.  “Khất sĩ” chỉ giữ một chiếc bát ñể xin cơm nuôi thân, không súc tích tiền của 

chi cả, chuyên cầu xin lấy ñạo xuất thế gian. Khất Sĩ là kẻ ñi xin ăn, xin ñạo. 



2.  “Phá ác” dùng trí tuệ chân chính ñể quan sát phá trừ mọi tật, các phiền não, 

chẳng sa ñọa vào vòng ái kiến. 



3.  “Bố  ma”  ñã  phát  tâm  thụ  giới,  phép  Yết  Ma  ñã  thành  tựu,  tức  thời  loài  Ma 

trông thấy phải sợ hãi. 



“Tăng” nguyên là Tăng-già, tiếng Ấn Ðộ ñọc là Sangha, dịch nghĩa ra chữ Hán là 

Hòa  Hợp  Chúng.  Cùng  chứng  ñược  lý  vô  vi  giải  thoát,  gọi  là  Lý  hòa.  Thân  hòa: 

cùng ở với nhau. Miệng hòa: không cãi cọ nhau. Ý hòa: cùng ñẹp lòng nhau. Kiến 

hòa: cùng hiểu với nhau. Lợi hòa: cùng chia với nhau, gọi là Sự hòa. Tất cả là Lục 

Hòa thì mới ñược gọi là Tăng-già, là Hòa Hợp Chúng. 



Trong số 1250 vị ấy thì ba anh em ông Ca Diếp với học trò của ba ông cộng ñược 

1000 người. Ông Xá Lợi Phất và ông Mục Kiền Liên với học trò của hai ông cộng 

ñược 200. Bọn ông Gia Xá Tử có 50 người; ñều là những người khi Phật mới thành 

ñạo ñược ñộ thoát trước tiên, vì cảm thâm ân của Phật nên thường theo Phật. 



Ðây là nói về ñịa vị và ñạo ñức của các Ngài Thanh Văn. 





Kinh văn  



 Hán: Giai thị ñại A La Hán, chúng sở tri thức. 

  

 Việt: Ðều là những bậc ñại A La Hán, chúng ñều quen biết. 



“Ðại A La Hán” là tiếng Ấn Ðộ, nguyên âm ñọc là Arhan, có hàm 3 nghĩa:  



1. “Ứng cúng”, người ñược cúng dường, ñó là quả Khất Sĩ. 

2. “Sát tặc”, giết hết giặc phiền não, ñó là quả Phá Ác. 

3. “Vô sinh” không còn sinh tử nữa, ñó là quả Bố Ma. 



Lại có 3 bậc A La Hán khác nhau: 1) Tuệ giải thoát 2) Câu giải thoát 3) Vô nghi 

giải thoát. 



Các vị ở ñây là “vô nghi giải thoát”, cho nên gọi là Ðại A La Hán. Lại vì các vị ấy 

vốn là bậc Pháp Thân Ðại Sĩ (Bồ Tát ñã chứng minh ñược Pháp Thân) thị hiện ra 

làm Thanh Văn ñể chứng thực phép tu Tịnh Ðộ là một phép bất khả tư nghì, cho 

nên gọi là Ðại A La Hán. 

Trang 22 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 



Các  vị  theo  Phật  ñi  thuyết  pháp,  gọi  là  “chuyển  pháp  luân”  (lăn  bánh  xe  pháp), 

làm lợi ích khắp cõi nhân và cõi thiên, cho nên ñược chúng ñều quen biết. 



Ðây là kể tên các vị ñứng ñầu:  





Kinh văn  



 Hán: Trưởng lão Xá Lợi Phất, Ma-ha Mục Kiền Liên, Ma-ha Ca Diếp, Ma-ha 

 Ca Chiên Diên, Ma-ha Câu Si La, Ly Bà Ða, Chu Lợi Bàn Ðà Già, Nan Ðà, A 

 Nan Ðà, La Hầu La, Kiều Phạm Ba Ðề, Tân Ðầu Lư Phả La Ðọa, Ca Lưu Ðà 

 Di, Ma-ha Kiếp Tân Na, Bạc Câu La, A Nậu Lâu Ðà, như thị ñẳng chư ñại ñệ 

 tử. 

  

 Việt:  Là:  Trưởng  lão  Xá  Lợi  Phất,  Ma-ha  Mục  Kiền  Liên,  Ma-ha  Ca  Diếp, 

 Ma-ha Ca Chiên Diên, Ma-ha Câu Si La, Ly Bà Ða, Chu Lợi Bàn Ðà Già, Nan 

 Ðà,  A Nan  Ðà,  La  Hầu La,  Kiều  Phạm  Ba  Ðề,  Tân Ðầu  Lư  Phả La Ðọa, Ca 

 Lưu Ðà Di, Ma-ha Kiếp Tân Na, Bạc Câu La, A Nậu Lâu Ðà, còn nhiều các vị 

 ñệ tử khác, cũng như thế nữa. 



Tuổi cao ñức trọng ñều tôn quý thì gọi là “trưởng lão”; lại gọi là Tôn Giả, là người 

ñáng tôn quý. 



Ngài Xá Lợi Phất (Ấn Ðộ ñọc là Sariputra, chữ Hán là Thân Tử), trong hàng Thanh 

Văn, Ngài là bậc Trí Tuệ ñệ nhất. 



Ngài  Ma-ha  Mục  Kiền  Liên  (Ấn  Ðộ  ñọc  là  Mahamogallàna,  chữ  Hán  là  Ðại  Thái 

Thúc Thị), là bậc có phép thần thông ñệ nhất. 



Ngài  Ma-ha  Ca  Diếp  (Ấn  Ðộ  ñọc  là  Maha  Kasyapa,  chữ  Hán  là  Ðại  Ẩm  Quang), 

thân Ngài có ánh sáng vàng, ñược Phật truyền tâm ấn cho làm Tổ ñệ nhất, Ngài 

là bậc tu hạnh Ðầu Ðà ñệ nhất (hạnh Ðầu Ðà là khất thực, ñi xin ăn). 



Ngài Ma-ha Ca Chiên Diên (Ấn Ðộ ñọc là Maha Katyana, chữ Hán là Ðại Văn Sức), 

là dòng Bà La Môn, là bậc có tài nghị luận giỏi ñệ nhất. 



Ngài Ma-ha Câu Si La (Ấn Ðộ ñọc là Maha Kausthila, chữ Hán là Ðại Tất), là bậc 

có tài trả lời các câu hỏi hay ñệ nhất. 



Ngài Ly Bà Ða (Ấn Ðộ ñọc là Revata, chữ Hán là Tinh Tú), là bậc không ñiên ñảo 

rối loạn ñệ nhất (tức là ngồi Thiền Ðịnh). 



Chữ Chu Lợi Bàn Ðà Già (Ấn Ðộ ñọc là Ksudra Panthaka, chữ Hán là Kế Ðạo), là 

người rất ñần ñộn, chỉ nhớ nghĩa ñược một bài kệ mà thành người có tài biện luận 

giỏi vô cùng, nên Ngài là bậc nhớ nghĩa hay ñệ nhất. 



Ngài  Nan  Ðà  (Ấn  Ðộ  ñọc  là Nanda,  chữ  Hán  là  Khánh  Hỷ),  là  em  ruột của Phật, 

Ngài là bậc có uy nghi, dung mạo ñệ nhất. 



Ngài A Nan Ðà (Ấn Ðộ ñọc là Ananda, chữ Hán ñọc là Khánh Hỷ), là em con chú 

của  Phật,  lại  ñược  làm  Thị  Giả  ñứng  hầu  Phật,  Ngài  là  bậc  ñược  nghe  nhiều  ñệ 

nhất. 



Ngài  La  Hầu  La  (Ấn  Ðộ  ñọc  là  Rahula,  chữ  Hán  là  Phú  Chướng),  là  Thái-tử  của 

Phật, Ngài có ñạo hạnh bí mật ñệ nhất. 



Trang 23 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 



Ngài Kiều Phạm Ba Ðề (Ấn Ðộ ñọc là Gavampati, chữ Hán là Ngưu Tư), vì có tội 

ác khẩu từ  kiếp trước nên phải chịu quả báo còn sót lại: mồm  nhai  như con bò, 

Ngài là bậc ñược hưởng cúng dường ở cõi Thiên bậc nhất. 



Ngài  Tân  Ðầu  Lư  Phả  La  Ðọa  (Ấn  Ðộ  ñọc  là  Pindola  Bharadvaja,  chữ  Hán  là  Bất 

Ðộng và Lợi Căn), Ngài ở lại thế gian rất lâu dài ñể hưởng cúng dường ở ñời mạt 

thế.  Ngài  là  bậc  phúc  ñiền  ñệ  nhất,  giống  như  một  thửa  ruộng  tốt  ñể  người  ñời 

trồng cây phúc. 



Ngài  Ca  Lưu Ðà  Di  (Ấn  Ðộ ñọc là  Kalodayin,  chữ  Hán  là  Hắc Quang), Ngài  là sứ 

giả của Phật, là bậc giáo hóa ñược nhiều người ñệ nhất. 



Ngài Ma-ha Kiếp Tân Na (Ấn Ðộ ñọc là Maha Kapphina, chữ Hán là Phòng Tú), là 

bậc biết xem sao ñệ nhất. 



Ngài Bạc Câu La (Ấn Ðộ ñọc là Vakkula, chữ Hán là Thiện Dung), Ngài là bậc có 

thọ mệnh sống lâu ñệ nhất. 



Ngài A Nậu Lâu Ðà (Ấn Ðộ ñọc là Anirudha, chữ Hán là Vô Bần), Ngài cũng là em 

con chú của Phật. Ngài là bậc có Thiên Nhãn, con mắt trông xa ñệ nhất. 



Các Ngài thường theo Phật luôn luôn, cho nên gọi là Thường Tùy Chúng. Các Ngài 

vốn là bậc Pháp Thân Ðại Sĩ, là bậc Bồ Tát ñã chứng ñược Pháp Thân, mà thị hiện 

ra làm Thanh Văn, cho nên lại gọi các Ngài là Ảnh Hưởng Chúng, là các vị Tăng có 

nhiều ảnh hưởng cho ñạo Phật. 



Nay  các  Ngài  ñược  nghe  phép  tu  Tịnh  Ðộ  là  phép  thu  nhận  ñược  vô  lượng  công 

ñức, các Ngài ñều ñược lợi ích là: Phật ñã bố thí cho các Ngài ñược hiểu nghĩa ñệ 

nhất  trong  giáo  lý  của  Phật.  Các  Ngài  làm  cho  ñường  Ðạo  tăng  lên,  ñường  ñời 

giảm bớt, tự mình cải tạo cho ñất nước mình trở nên thanh tịnh giác ngộ, cho nên 

các  Ngài  lại  ñược  gọi  là  Ðương  Cơ  Chúng,  là  các  vị  Tăng  có  cơ  ñương  nổi  việc 

Phật. 





2. Bồ Tát chúng (Nói về Bồ Tát chúng hay Bồ Tát tăng)  





Kinh văn 



 Hán: Tinh chư Bồ Tát Ma Ha Tát: Văn Thù Sư Lợi pháp vương tử, A Dật Ða 

 Bồ  Tát, Càn Ðà  Ha Ðề Bồ  Tát,  Thường Tinh Tiến Bồ Tát, dữ như thị ñẳng 

 chư ñại Bồ Tát. 

  

 Việt: Lại có các vị Ðại Bồ Tát là: Văn Thù Sư Lợi pháp vương tử, A Dật Ða 

 Bồ Tát, Càn Ðà Ha Ðề Bồ Tát, Thường Tinh Tiến Bồ Tát cùng nhiều vị ñại 

 Bồ Tát khác, cũng như thế nữa. 



Chữ  Bồ  Tát  Ma  Ha  Tát  tiếng  Brahmana  ở  Ấn  Ðộ,  nguyên  âm  ñọc  là  Boddhi 

Sattvaya  Maha  Sattvaya  (Bồ  Ðề  Tát  Ðỏa  Bà  Gia  Ma  Ha  Tát  Ðỏa  Bà  Gia),  dịch 

nghĩa  ra  chữ  Hán  là  “ñại  ñạo  tâm  thành  tựu  hữu  tình”  (có  tâm  ñạo  lớn  làm  cho 

hữu tình ñược thành tựu). Ðó là một danh hiệu của một người ñã vận dụng ñược 

cả hai tâm: bi thương và trí tuệ, làm lợi lạc cả mình và người. 



Phật  là  Pháp  Vương  (ông  vua  tạo  ra  vạn  pháp).  Ngài  Văn  Thù  Sư  Lợi  (nguyên 

tiếng Ấn Ðộ ñọc là Manjusri, chữ Hán là Diệu Ðức, Diệu Cát Tường). Ngài vốn nối 

nghiệp nhà của Phật nên ñược gọi là Pháp Vương Tử (con của ñức Pháp Vương). 

Trong  hàng  Bồ  Tát  Tăng,  Ngài  là  bậc  có  trí tuệ  ñệ  nhất.  Chẳng  là  bậc  có  trí  tuệ 

Trang 24 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 



chân thực dũng mãnh thì chẳng tài nào chứng ñược và hiểu ñược pháp môn Tịnh 

Ðộ này, cho nên Ngài ñược ñứng ñầu. 



Ngài A Dật Ða (tiếng Ấn Ðộ ñọc là Ajita, chữ Hán là Vô Năng Thắng, là tên riêng 

của Ngài Di Lặc Bồ Tát, tiếng Ấn Ðộ ñọc là Maitreya). Ngài là bậc sẽ ñược thành 

Phật, sau ñời Phật  Thích  Ca, hiện bây giờ Ngài ở  ngôi Ðẳng Giác Bồ Tát (Bồ Tát 

thứ 10),  Ngài  lấy việc  làm  cho  ñất  nước  mình  trở  nên  trang  nghiêm trong  sạch, 

giác ngộ là việc thiết yếu của Ngài, cho nên Ngài ñứng thứ nhì. 



Ngài Càn Ðà Ha Ðề (tiếng Ấn Ðộ là Gandhahastin, chữ Hán là Bất Hưu Tức, tức là 

“chẳng ngừng nghỉ”). Vì Ngài là người tu hành mãi mãi, lâu ñời nhiều kiếp chẳng 

hề ngừng nghỉ. 



Ngài Thường Tinh Tiến là một vị Bồ Tát thường làm lợi lạc cho cả mình và người 

mà không hề mỏi mệt. 



Các  vị  này  ñều  là  các  vị  Bồ  Tát  ở  ngôi  rất  cao,  các  Ngài  ñều  phải quyết  chí cầu 

sinh Tịnh Ðộ, vì cớ rằng các Ngài mong ñược thấy Phật luôn luôn chẳng rời, mong 

ñược  nghe  Pháp  luôn  luôn  chẳng  rời,  mong  ñược  thân  cận  cúng  dường  chúng 

Tăng luôn luôn chẳng rời, có thế thì mới có thể mau chóng viên mãn ñược tâm Bồ 

Ðề của mình (Phép tu Tịnh Ðộ này về phần Sự là một nhân duyên rất lớn lao, về 

phần Lý là một phép tu bí mật tạng, ta chớ nên bỏ qua). 





3. Thiên, nhân chúng  



Ðây là nói về thiên, nhân chúng (chúng cõi thiên và cõi nhân)  





Kinh văn  



 Hán: Cập Thích Ðề Hoàn Nhân ñẳng, vô lượng chư thiên ñại chúng câu. 

  

 Việt: Cả vua Ðế Thích và các vua khác, cùng với các ñấng trên cõi Trời, và 

 các cõi khác ñông không xiết kể, cùng ñến dự hội. 



Thích Ðề Hoàn Nhân, nguyên tiếng Phạn là Sakra Devà indra, chữ Hán là Năng Vi 

Chúa hay Năng Thiên  Chúa, tức là một vị Thiên vương ở cõi trời Ðao Lợi, ở ñỉnh 

núi Tu Di, cao nhất thế giới. 



Chữ  Ðẳng  là  kiêm  cả  hạ  ñẳng  và  thượng  ñẳng  tức  là  các  vị  vua  chúa  ở  cõi  trời 

dưới  vua  Ðế  Thích  và  các  vị  ở  cõi  trời  trên  vua  Ðế  Thích.  Dưới  vua  Ðế  Thích  có 

bốn vị thiên vương ở lưng chừng núi Tu Di. 



Trên vua Ðế Thích ở hư không, còn có vô số các ñấng ở các cõi trời khác, tức là 4 

cõi Dục Giới: Dạ Ma, Ðâu Suất, Hóa Lạc và Tha Hóa, 18 cõi trời Sắc Giới và 4 cõi 

Vô  Sắc  Giới  (tất  cả  có  2  cõi  trời  Dục  Giới  ở  núi  Tu  Di  và  26  cõi  trời  ở  trên  Hư 

Không, cộng là 28 cõi). 



Chữ “ñại chúng câu” là tóm tắt hết cả các giới ở khắp mười phương, cõi trời, cõi 

người, tám bộ quỷ thần, a tu la, nhân, phi nhân v.v… không một ai là không ñến 

dự Hội nói pháp này, không một người nào là không ñược thu hút vào trong pháp 

môn tu Tịnh Ðộ (chỉ vì pháp môn này rất rộng lớn nên mới mầu nhiệm ñược như 

thế). 



Ðến ñây là hết phần Thông Tự. 



Trang 25 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 



II. BIỆT TỰ 



Từ ñây là phần Biệt Tự, hay Phát Khởi Tự. 



Phép tu Tịnh Ðộ là pháp môn mầu nhiệm, chẳng khá nghĩ bàn, cho nên không có 

ai biết mà hỏi, tự Phật phải khởi xướng lên. Phật nói cho biết trên cái thế giới kia 

(y  báo)  và  nhân  vật  ở  thế  giới  kia  (chính  báo) ñể  phát  khởi  cái tâm  Tín Nguyện 

của  con  người.  Lại  nữa,  trí  huệ  Phật  soi  thấy  căn  cơ  của  chúng  không  sai  lầm, 

Phật thấy rõ tất cả ñại chúng ñây ai cũng có cơ ñược nghe pháp tu Tịnh Ðộ này, ít 

ra cũng ñược một trong 4 lợi ích:  



1) Nghe rồi thấy toàn thân sung sướng, vui mừng  

2) Nghe rồi sinh tâm thích làm thiện  

3) Nghe rồi chừa bỏ hết tội ác, tật xấu  

4) Nghe rồi hiểu thấu vào tới chỗ chính lý của Thực Tướng. 



Vì lẽ ấy mà Phật chẳng ñợi ai hỏi mà tự Phật phát khởi ra phép tu Tịnh Ðộ này. 

Cũng như trong kinh Phạm Võng, nào có ai biết vị hiệu Phật là gì mà hỏi, cũng là 

tự  Phật  khởi  xướng  lên  mà  nói  rằng:  Chính  vị  hiệu  của  ta  là  Phật  Lô  Xá  Na 

(Rocana). Ngài Trí Giả  cũng cho ñoạn kinh này là phần Phát Khởi Tự, ta lấy ñấy 

làm tỷ lệ thì ñủ biết ñoạn kinh này cũng là phần Phát Khởi Tự. 





Kinh văn  



 Hán: Nhĩ thời Phật cáo trưởng lão Xá Lợi Phất: “Tùng thị Tây phương quá 

 thập vạn ức Phật ñộ hữu thế giới danh viết Cực Lạc. Kỳ ñộ hữu Phật hiệu 

 A Di Ðà, kim hiện tại thuyết pháp”. 

  

 Việt: Bấy giờ, ñức Phật bảo Ngài trưởng lão Xá Lợi Phất rằng: “Từ ñây ñi 

 về bên Tây Phương kia, trải qua mười muôn ức Phật ñộ, có một thế giới, 

 gọi là Cực Lạc. Cõi ấy có Phật hiệu A Di Ðà, hiện ñang thuyết pháp”. 



Pháp tu Tịnh Ðộ là một pháp môn thu nhiếp ñược cả ba hạng người: thượng căn, 

trung căn, hạ căn;  là  một pháp môn viên dung tuyệt ñối, bất khả tư nghì.  Pháp 

môn này thu ñược tất cả, vượt ñược tất cả các pháp môn khác, xưa nay chưa nói 

rõ  ñược  như  thế.  Một  pháp  môn  rất  sâu,  rất  khó  tin,  cho  nên  ñặc  biệt  bảo  cho 

người ñại trí tuệ. Vì rằng chẳng phải  là người trí tuệ ñệ nhất thì chẳng cách nào 

hiểu  ngay ñược mà không nghi ngờ  (ñủ thấy  người trí tuệ mới tu ñược, mà hiền 

ngu cũng tu ñược, thực là hai việc bất khả tư nghì). 



Hai chữ “Tây phương” là Phật bảo: ñi tắt ngang thẳng sang phía Tây, là chỗ hiện 

ñương có cõi Tịnh Ðộ ngay lúc ấy. 



Chữ “ức” ở ñây là 10 triệu. Vậy 10 vạn ức thành một ngàn ngàn triệu. 



Chữ  “Phật  ñộ”  là  một  khu  vực  của  một  vị  Phật  hóa  ñộ,  có  một  ngàn  triệu  thái 

dương hệ, trong kinh Phật gọi là một “tam thiên ñại thiên thế giới”. Nay hãy nói 

thế nào là một Phật ñộ (hay là tam thiên ñại thiên thế giới). Ta lấy ngay quả ñất 

của ta ở ñây, ta nói: Quả ñất của ta có một núi Tu Di cao nhất, 4 bên: Ðông, Tây, 

Nam, Bắc, mỗi bên là một châu chung quanh có Thiết Vi bọc lấy. Châu nào cũng 

cùng ở dưới một mặt trăng, một mặt trăng soi vào. Mỗi châu là một thiên hạ; quả 

ñất có bốn tứ thiên hạ, cho nên gọi là “quả tứ thiên hạ”. Một nghìn quả Tứ Thiên 

Hạ  gọi  là  một  tiểu  thiên  thế  giới.  Một  nghìn  tiểu  thiên  thế  giới  gọi  là  một  trung 

thiên thế giới. Một nghìn trung thiên thế giới gọi là một  Ðại Thiên Thế Giới  (Vậy 

chữ Tam Thiên ở ñây nghĩa là 1 x 1000 tiểu thiên. Lại 1000 x 1000 – Ðại Thiên – 

1,000.000.000 - một ngàn triệu). 

Trang 26 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 



Nay Phật bảo: Phải ñi qua 10 vạn ức Phật ñộ như thế về phía Tây, ñến ñấy là thế 

giới Cực Lạc. 



Hoặc có người hỏi: Cớ gì Cực Lạc ở phương Tây? 



Thưa: Câu hỏi ấy không có nghĩa. Giả sử nói Cực Lạc ở phương Ðông thì ngài lại 

hỏi:  “Cớ  gì  nó  ở  Ðông?”  Câu  hỏi  ấy  chẳng  phải  là  câu  ñùa  chơi  (hý  luận)  là  gì? 

(Không trả lời thế mới là trả lời rất hay, xưa nay càng trả lời nhiều càng thêm hý 

luận). Huống chi, ngài ñi quá ra 11 vạn ức Phật ñộ, ngài nhìn lại Cực Lạc thì nó lại 

ở ñằng Ðông rồi, ngài còn nghi ngờ gì nữa? 



Câu “hữu thế giới danh viết Cực Lạc” (có thế giới gọi là Cực Lạc) là nói cái tên quả 

ñất  kia,  là  cái  phần  y  báo  của  Phật  và  nhân  dân  ở  ñấy  (Y  báo  là  quả  báo  do 

nghiệp ý của con người ñã tạo ra, ñể cho con người phải y vào ñấy mà sinh sống). 

Quả ñất ấy vận chuyển luôn luôn, lúc này qua lúc khác thành ra nó có 3 ñời: ñời 

trước, ñời này, ñời sau, cho nên gọi nó là Thế. Quả ñất ở trong hư không, chung 

quanh nó  là 10 phương: Ðông, Tây, Nam, Bắc, Ðông Nam, Tây Nam, Ðông  Bắc, 

Tây Bắc, thượng và hạ; phương nào nó cũng có giới hạn ở phương ấy, cho nên gọi 

nó  là  Giới.  Vì  nó  bị  vận  chuyển  trong  tam  thế  và  nó  có  giới  hạn  ở  khắp  thập 

phương nên gọi nó là “thế giới”. 



Nước Cực Lạc, nguyên âm tiếng Brahmana, Ấn Ðộ ñọc là Sumati (Tu Ma Ðề), chữ 

Hán  là  Cực  Lạc,  An  Lạc,  Diệu  Ý,  An  Dưỡng,  Thanh  Thái  v.v…  nghĩa  là  một  ñất 

nước yên vui, yên ổn ñệ nhất, vĩnh viễn thoát ly hết mọi khổ, xem xuống dưới còn 

thích nghĩa rõ hơn. 



Nhưng mà, Phật ñộ nào cũng có 4 cõi, cõi nào cũng chia làm hai: Tịnh Ðộ và Uế 

Ðộ (câu này ñính chính lại các chỗ sai lầm):  



1.  Cõi Phàm Thánh Ðồng Cư, chỗ nào ngũ trọc nặng là Uế Ðộ, chỗ nào ngũ trọc 

nhẹ là Tịnh Ðộ (nhưng ở Tây Phương thì cõi Ðồng Cư là Tịnh Ðộ vì phàm với 

thánh ở ñấy cùng một lệ). 



2.  Cõi  Phương  Tiện  Hữu  Dư.  Chỗ  nào  người  tu  phép  “tích  không  chuyết  ñộ” 

chứng  vào  ở  ñấy  là  Uế  Ðộ;  chỗ  nào  của  người  tu  phép  “thể  không  xảo  ñộ” 

chứng vào ở ñấy là Tịnh Ðộ (nhưng Tây Phương thì cõi Phương Tiện là Tịnh Ðộ 

vì người tu Tiểu Thừa ở ñấy ñã hồi tâm). 



3.  Cõi Thực Báo Vô Chướng Ngại, chỗ nào của người tu phép Thứ Ðệ Tam Quán 

chứng vào ở ñấy là Uế Ðộ. Chỗ nào người tu phép Nhất Tâm Tam Quán chứng 

vào  ở  ñấy  là  Tịnh  Ðộ (nhưng  ở  Tây Phương thì  cõi Thực  Báo  là  Tịnh  Ðộ vì  là 

chỗ ở của người tu phép Viên Chiếu). 



4.  Cõi  Thường  Tịch  Quang,  chỗ  nào  của  người  tu  Phận  Chứng  ở  là  Uế  Ðộ;  chỗ 

nào của người tu Cứu Kính Mãn Chứng ở là Tịnh Ðộ (nhưng ở Tây Phương thì 

cõi Thường Tịch Quang là Tịnh Ðộ vì 16 vị vương tử ñều ở ñấy, phần Bản và 

phần Tích ñều cao). 



Cái thế giới Cực Lạc nói ở trong kinh này chính là cõi Ðồng Cư Tịnh Ðộ mà 3 cõi 

Tịnh Ðộ trên cũng có ñủ cả ở ngay ñấy (Ðây là bàn về Tu Ðức, ñức tu của mình 

lên cao nên chỉ có Tịnh Ðộ thôi. Còn bàn về Tính Ðức thì trong Tính Ðức dù là một 

hạt bụi nhỏ li ti cũng thế, trong hạt nào cũng có sẵn ñủ 4 Phật ñộ cả Tịnh và Uế. 

Nay rút vào phép tu chỉ có 3 món Tín, Nguyện, Hành với danh hiệu ñức Phật A Di 

Ðà  bất  khả  tư  nghì,  mà  khiến  ñược người  phàm  phu  cảm  ứng hiện ra  ở  thế  giới 

Cực  Lạc  một  cõi  Ðồng  Cư  cực  kỳ  thanh  tịnh,  mà  ở  trong  những  Phật  ñộ  khác  ở 

khắp  mười  phương  ñều  không  thể  có  ñược,  chỉ  riêng  ở  Cực  Lạc  mới  có  một  cõi 

Trang 27 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 



Ðồng  Cư  như thế mà thôi; có thế thì mới  là tông chỉ phép tu Tịnh  Ðộ ở Cực Lạc 

(Xuống dưới này, những chỗ giảng nghĩa về Tịnh Ðộ ñều như thế cả). 



Câu “hữu Phật hiệu A Di Ðà” (có Phật hiệu là A Di Ðà) là nói cái tên của ñức Giáo 

Chủ  kia,  là  cái  phần  Chính  Báo  của  vị  Phật  ở  ñấy  (Chính  Báo  là  cái  quả  báo  do 

nghiệp ý của con người ñã tạo ra, nó là chính cái thân con người phải sinh sống ở 

ñấy). Xuống dưới này sẽ phiên dịch, thích nghĩa rộng nhiều. 



Phật  phải  có  3  thân  là:  Pháp  Thân,  Báo  Thân,  và  Ứng  Thân;  thân  nào  cũng  có 

thân ñơn và thân kép. 



Pháp Thân ñơn là cái tính lý của người tu ñã chứng nhận ñược. Báo Thân ñơn là 

những công ñức và trí tuệ của người tu ñã tạo ra ñể chứng thực. Hóa Thân ñơn là 

những màu sắc, hình tượng 32 tướng, 80 hảo của người tu ñã hiện ra. 



Pháp thân kép thì 1) Cái Pháp Thân tự tính nó vốn trong sạch (tự tính thanh tịnh 

pháp thân) 2) Cái Pháp Thân rất mầu nhiệm ñã thoát lìa hết trần cấu (hết mọi tà 

kiến, phiền não nhơ bẩn). 



Báo thân kép thì 1) Cái Báo Thân mình tạo ra ñể cho mình thụ dụng (tự thụ dụng 

báo thân) 2) Cái Báo Thân mình tạo ra ñể cho người khác thụ dụng (tha thụ dụng 

báo thân). 



Hóa Thân kép thì 1) Cái Hóa Thân mình thị hiện giáng sinh vào cõi nào (thị sinh 

hóa thân) 2) Cái Hóa Thân mình ứng hiện ra (ứng hiện hóa thân). Lại còn 2 loại 

Hóa Thân nữa: 1) Hóa thân ở cõi Phật 2) Hóa thân ở mỗi loài chúng sinh. 



Tuy  là phân tách ra thân ñơn, thân kép của 3  thân thì như thế  (mà ñây luận về 

Tính  Ðức)  chứ  thực  ra  thân  của  Phật  chẳng  phải  một,  chẳng  phải  ba,  mà  là  ba, 

mà là một, chẳng dọc, chẳng ngang, chẳng cùng, chẳng khác (nói thế nào cũng 

không ñúng, cũng lỗi lầm cả). Thân của Phật phải thoát hết mọi lỗi lầm ấy, là cái 

thân chẳng khá nghĩ, chẳng khá bàn. 



Nay  trong  kinh  này  nói  là:  “Phật  A  Di  Ðà”  thì  chính  là  chỉ  vào  cái  Thị  Sinh  Hóa 

Thân ở trong cõi Ðồng Cư Tịnh Ðộ, nhưng cũng tức là Báo Thân, tức là Pháp Thân 

ñấy (bởi vì thân của Phật là tùy theo 4 cõi ngang nhau mà hiện ra). 



Lại  nữa,  ở  trên  chữ  “thế  giới”  và  chữ  “Phật”  ñều  có  chữ  “hữu”,  thì  chữ  Hữu  ấy 

nghĩa là “có” mà là “có thực”. Trong chữ Hữu bao hàm 4 nghĩa (tứ tất ñàn: hoan 

hỷ, sinh thiện, phá ác, nhập lý). 



Nói rằng “có thế giới”, “có Phật” là vì ñức Thích Ca muốn nêu lên một cảnh tượng 

chân  thực,  khiến  cho  người  tu  vui  cầu.  Vì  Ngài  ñem  lời  thành  thực  chỉ  bảo  cho, 

khiến người tu phải chuyên chú Nhất Tâm. Thế giới Cực Lạc và Phật A Di Ðà nói ở 

ñây chẳng phải là cảnh tượng “càn thành, dương diệm” (cảnh ma), chẳng phải là 

cảnh  tượng  “quyền  hiện  khúc  thị”  (cảnh  quyền  giáo),  chẳng  phải  là  cảnh  tượng 

“duyên  ảnh  hư  vọng”  (cảnh tà),  chẳng  phải  là  cảnh  tượng  “bảo  chân  thiên  ñản” 

(cảnh Tiểu Thừa). Nêu ra cảnh chân thật này là vì Ngài muốn phá mọi cảnh: Ma, 

Quyền,  Tà,  Tiểu  (phá  Quyền  là  phá  cái  ngụy  biện  trong  sách  Hoa  Nghiêm  Hợp 

Luận. Phá Tà là phá cái tập quán của người ñời mạt thế ngu mê. Hai ñiều này rất 

quan hệ). Lại vì Ngài muốn người tu Tịnh Ðộ chứng sâu vào Thực Tướng, là tâm 

tính  của  con  người  trong  “có  ñủ  cả”:  có  thế  giới  Cực  Lạc,  có  thân  Phật  A  Di  Ðà 

thực, chỉ cần mình tu niệm là tự khắc hiện ra ñầy ñủ, rõ rệt. 



Câu  “kim  hiện  tại  thuyết  pháp”  (nay  hiện  ñang  thuyết  pháp)  ñối  với  hai  cảnh 

tượng hiện có (2 câu trên) là ý báo: thế giới Cực Lạc và chính báo: thân Phật A Di 

Ðà, thì cảnh tượng “nay hiện ñang thuyết pháp” ñây chẳng phải là cảnh quá khứ 

Trang 28 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 



ñã diệt, cũng chẳng phải là cảnh vị lai chưa thành (giống như cảnh Phật Thích Ca 

chẳng ở lâu cõi này và cảnh Phật Di Lặc chưa giáng sinh, là hai thời gian không có 

Phật ñể cho mình nương tựa) thì cảnh “kim hiện tại thuyết pháp” ñây chính là một 

cảnh ñể cho mình  nên phát nguyện cầu vãng sinh, ñể ñược thân cận Phật, ñược 

nghe Pháp, ñược chóng thành Chính Giác. 



Lại nữa, hai chữ Hữu và chữ Hiện Tại ñây là lời tựa ñể khuyên người tu mở lòng 

Tín. Chữ “thế giới danh viết Cực Lạc” là lời tựa ñể khuyên người tu Nguyện. Chữ 

“Phật  hiệu  A  Di  Ðà”  là  lời  tựa  khuyên  người  tu  phải  thực  hành  cái  hạnh  tu  mầu 

nhiệm là Trì Danh (tức là niệm Phật). 



Lại  nữa,  chữ  “A  Di  Ðà”  là  lời  tựa  về  Phật,  chữ  “thuyết  pháp”  là  lời  tựa  về  Pháp; 

chữ  “hiện  tại”  trong  có  hải  hội  nghe  Pháp  là  lời  tựa  về  Tăng.  Phật,  Pháp,  Tăng 

cùng ở trong một Thực Tướng là lời tựa về phần thể chất. Y theo vào thể chất ấy 

(nhất thể Tam Bảo), mà khởi ra Tín, Nguyện, Hạnh là lời tựa về phần tôn chỉ. Tín, 

Nguyện,  Hạnh  ñã  thành  rồi,  tất  là  ñược  vãng  sinh,  ñược  thấy  Phật,  ñược  nghe 

pháp, là lời tựa về phần lực dụng. Chỉ có một cảnh giới Phật dùng làm cảnh giới 

cho tâm mình chăm chú vào (giống như cái kim chỉ nam) chẳng cho một sự tướng 

nào khác xen lẫn vào tâm mình, ñó là lời tựa về Giáo tướng. Lời nói sơ lược mà ý 

nghĩa này rất chu ñáo. 



Phần Tựa (cả Thông và Biệt) ñến ñây là xong. 





B. PHẦN CHÍNH TÔNG (CHÍNH TÔNG PHẬN)  



Phần Chính Tông chia làm 3:  



1.  Giải  bày  rất rộng  quả  y  báo và quả  chính  báo  rất  mầu  nhiệm  ở  quả  ñất  bên 

kia ñể khải tín (mở lòng tin). 



2.  Ðặc biệt khuyên chúng sinh nên cầu sinh ñi vào quả ñất ấy, ñể cho chúng sinh 

phát nguyện (phát khởi chí nguyện bằng lời thề nguyền). 



3.  Chính bảo người tu phải chấp trì danh hiệu (là niệm Phật) ñể “lập hạnh” (lập 

hạnh tu). 



Ba phần: Tín, Nguyện và Trì Danh là tông chỉ thiết yếu của cả bộ kinh. Phần Tín 

và phần Nguyện gọi  là Tuệ  hạnh, là hạnh tru trí tuệ. Phần Trì Danh gọi  là Hành 

hạnh, là hạnh tu thực hành. Ðược sinh Tịnh Ðộ hay là không ñược sinh hoàn toàn 

là bởi mình có Tín và Nguyện hay không (câu nói này vững như núi ñá, chẳng thể 

chuyển  dời  ñược).  Ðược  sinh  ở  phẩm  cao  hay  là  ở  phẩm  thấp,  hoàn  toàn  là  bởi 

mình  trì  danh  ñã  lâu  năm  hay  là  mới.  Cho  nên  Tuệ  hạnh  là  cái  dẫn  ñường  ñi 

trước.  Hành  hạnh  là  phận  sự  chính  tu;  giống  như  mắt  và  chân,  cả  hai  ñều  vận 

dụng, thì mới ñi sinh vào quả ñất trong sạch kia ñược. 





1. Khải tín: Quả Y Báo  





Kinh văn  



 Hán: Xá Lợi Phất! Bỉ ñộ hà cố danh vi Cực Lạc? 

  

 Việt: Xá Lợi Phất ơi! Cõi ấy vì sao gọi là Cực Lạc? 



Ðoạn này là lời Phật Thích Ca hỏi. 

Trang 29 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 



Kinh văn  



 Hán: Kỳ quốc chúng sinh vô hữu chúng khổ, ñản thụ chư lạc, cố danh Cực 

 Lạc. 

  

 Việt: Chúng sinh cõi ấy không có những khổ, chỉ hưởng những vui, bởi thế 

 cho nên gọi là Cực Lạc. 



Ðoạn này là lời Phật Thích Ca giải nghĩa thế nào là Cực Lạc, trước hết Ngài ñem 

những người ñược hưởng cái vui ở ñấy ra mà thích nghĩa. 



Chữ  “chúng  sinh”  là  tất  cả  những  người  ñược  hưởng  cái  vui  ở  ñấy,  từ  vị  Bồ  Tát 

Ðẳng Giác xuống ñến người phàm ñều là chúng sinh. Nhưng ñây hãy nói về hạng 

nhân dân thôi,  là có ý  ñem hạng kém nhất  ở  phẩm Hạ Hạ ñể so sánh  với người 

hơn  nhất ở phẩm Thượng Thượng (cái ñiểm bất khả tư nghị của tông Tịnh  Ðộ  là 

ñiểm này). 



Quả ñất Ta Bà này khổ mà cũng có cái vui lẫn vào, thực ra cái vui ấy cũng là khổ. 

Phật gọi nó là Hoại Khổ, vì nó chẳng ở lâu với mình, khi nó bị hoại là mình khổ. 

Còn cái khổ thực thì Phật gọi là Khổ Khổ, vì nó là cái khổ làm thân tâm mình bức 

bách khổ thực. Lại còn một cái chẳng vui chẳng khổ gì, nhưng Phật cũng gọi nói 

là Hành Khổ, vì nó cũng làm cho mình trôi ñi ñến chỗ khổ. Quả ñất Cực Lạc ở bên 

kia,  vĩnh  viễn  thoát  ly  cả  ba  cái  khổ  ấy,  chỉ  có  những  cái  vui,  mà  cái  vui  ở  ñấy 

không  giống  như  cái  vui  ở  ñây,  là  cái  vui  ñối  ñãi  với  cái  khổ,  mà  ta  quen  gọi  là 

vui; có thế mới gọi ñược là Cực Lạc (rất vui). 



Nay hãy cứ một chiều mà phân biệt những cái vui như dưới ñây:  



Cõi  Tịnh  Ðộ  Ðồng  Cư có năm  trược  ác  nhẹ, cũng  ñã  không  có  “8 cái  khổ”(2), chỉ 

hưởng  những  cái  vui:  “Chẳng  ốm  ñau, chẳng  già,  ñược  du  hành  tự tại,  cơm  sẵn 

của trời, áo sẵn của trời, cùng sum họp với người thượng thiện v.v…” 



Cõi  Tịnh  Ðộ  Phương  Tiện  Thánh  Cư  của  các  vị  tu  phép  Thể  Không  Xảo  Ðộ,  ñã 

không  có  cái  khổ  “trầm  trệ  vắng  không’  mà  chỉ  hưởng  những  cái  vui  như  “thần 

thông du hý” v.v… 



Cõi Tịnh Ðộ Thực Báo Trang Nghiêm của các vị tu phép Nhất Tâm Tam Quán ñã 

không có cái khổ “thân Pháp tính bị thấm lậu, tâm chân thường bị lưu chuyển” mà 

chỉ hưởng cái vui “rốt ráo ñầy ñủ xứng hợp với tâm tính mình”. 



Còn những chúng sinh bên thế giới Cực Lạc, ở cõi Tịnh Ðộ Ðồng Cư thì chỉ tu phép 

Trì  Danh  mà  có  nhiều  thiện  căn  phúc  ñức  ngang  với  Phật,  cho  nên  ñược  hưởng 

ñầy ñủ mọi cái vui ở bốn cõi Tịnh Ðộ trên này. 



Lại nữa, cái ñiểm hơn hết ở thế giới Cực Lạc chẳng ở 3 cõi Tịnh Ðộ trên, mà ở cõi 

Tịnh Ðộ Ðồng Cư, vì rằng trông lên thì những cõi Ðồng Cư khác ở khắp 10 phương 

ñều kém phần ñặc biệt; mà trông xuống thì ñem ñọ với cõi này rất có thể. Vì thế 

mà kẻ phàm phu thích vào cõi Tịnh Ðộ Ðồng Cư này ñược thung dung hơn, ñược 

ñộ thoát siêu việt mau lẹ (ý Phật nói cái khổ, cái vui là ở chỗ này). 



Bây giờ, Phật Thích Ca lại ñem những cái vui ñể cho người thụ dụng ở cõi ấy ra, 

mà thích nghĩa cho 2 chữ Cực Lạc. 



(Ðoạn  này  là  Ngài  giải  thích  thêm  cho  rõ  nghĩa  2  câu:  “Vô  hữu  chúng  khổ,  ñản 

thọ chư lạc”. Ở dưới, còn một ñoạn thích nghĩa rộng hơn, cũng thế). 



Trang 30 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 



Kinh văn  



 Hán: Hựu Xá Lợi Phất! Cực Lạc quốc ñộ, thất trùng lan thuẫn, thất trùng 

 la võng, thất trùng hàng thụ, giai thị tứ bảo, chu táp vi nhiễu. Thị cố, bỉ 

 quốc danh vi Cực Lạc. 

  

 Việt: Lại còn ñây nữa, Xá Lợi Phất ơi. Cõi nước Cực Lạc bảy lần giậu rào, 

 bảy  lần  lưới  giăng,  che  bảy  hàng  cây,  toàn  bằng  tứ  bảo  khắp  cả  chung 

 quanh, bởi thế nước kia gọi là Cực Lạc. 



Chữ “thất trùng” (bảy lần) tiêu biểu 7 khoa ñạo phẩm. Chữ “tứ bảo” (bốn báu) là 

tiêu biểu bốn  ñức:  Thường, Lạc,  Ngã,  Tịnh.  Chữ  “chu táp  vi  nhiễu”  là  nói những 

chỗ  ở  của  Phật  và  Bồ  Tát…  rất  nhiều  vô  lượng  “khắp  cả  chung  quanh”  chỗ  nào 

cũng có. 



Nói rằng những vật ấy toàn bằng tứ bảo, thế là công ñức của mình sâu lắm mới 

ñược  như  thế.  Nói  rằng:  “Khắp  cả  chung  quanh”  thì  các  vị  hiền  thánh  khác  chỗ 

nào  cũng  có  cả.  Ðây  là  nói  về  cái  nhân  ở  trong  và  cái  duyên  ở  ngoài  ñều  chân 

thật, ñã tạo ra thế giới Cực Lạc. 



Những vật quý báu, trang nghiêm như thế ñã ñược tạo ra ở 4 cái Tịnh Ðộ, ñều bởi 

những phép tu sau ñây:  



1.  Ở cõi Ðồng Cư Tịnh Ðộ thì do cái nghiệp “tăng thượng thiện” ñã cảm ứng mà 

tạo ra, lại cũng vì phép tu “viên ngũ phẩm quán” nữa; thể chất của những vật 

báu  này  là  ngũ  trần  (sắc,  thanh,  hương,  vị,  xúc)  thuộc  về  loại  duyên  sinh 

thắng diệu. 



2.  Ở cõi Phương Tiện  Tịnh Ðộ, thì bởi phép tu “tức không quán trí” ñã cảm ứng 

mà tạo ra, cũng lại bởi phép “tương tự tam quán” nữa, thể chất của những vật 

báu này là ngũ trần, thuộc về loại diệu Chân Ðế vô lậu. 



3.  Ở cõi Thực Báo Tịnh Ðộ thì bởi phép tu “diệu giả quán trí” ñã cảm ứng mà tạo 

ra, cũng lại bởi phép “phận chứng tam quán” nữa; thể chất của những vật báu 

là ngũ trần thuộc về loại diệu Tục Ðế vô lậu. 



4.  Ở cõi Thường Tịch Quang, thì bởi phép tu “tức trung quán trí” ñã cảm ứng mà 

tạo  ra,  lại  cũng  bởi  phép  “cứu  kính  tam  quán”  nữa;  thể  chất  của  những  vật 

báu này thuộc về loại diệu Trung Ðế xứng tính. 



Muốn  cho  dễ  hiểu  thì  phân  biệt  ra  có  4  nghĩa  như  thế.  Thực  ra,  những  vật  báu 

trang nghiêm ở 4 cõi Tịnh Ðộ ñều là những vật bởi nhân duyên mà sinh ra gọi là 

“nhân duyên sinh pháp”, vật nào cũng là “tức không, tức giả, tức trung” cả (Ðây 

là nói về Tính Ðức, y vào Tính Ðức mà khởi ra Tu Ðức). Vì thế mà những cảnh vật 

ở  cõi  Ðồng  Cư  Tịnh  Ðộ  bên  thế  giới  Cực  Lạc  ñều  viên  dung  cả  Chân  và  Tục,  vô 

tận, vô biên, chẳng có hạn lượng nào (Ðây là nói về Tu Ðức mà hoàn toàn Tu Ðức 

ñều ở trong Tính Ðức). Những ñoạn giải nghĩa ở dưới này ñều phỏng theo một ý 

nghĩa như thế. 



Hoặc có người hỏi rằng: Cõi Thường Tịch Quang Tịnh Ðộ chỉ là một cõi “lý tính”, 

thì làm gì mà có ñược những vật báu trang nghiêm như thế? 



Thưa: Mỗi một vật báu trang nghiêm ấy toàn thể nó là “lý tính”, nhưng mỗi một 

lý  tính  ấy phải có  ñầy  ñủ  mọi  vật  trang nghiêm ấy; có  thế  mới  là  quả  y  báo rốt 

ráo của chư Phật. Nếu bảo cõi Tịnh Ðộ Thường Tịch Quang chẳng có một vật ngũ 

trần  thắng  diệu  nào  cả,  thì  có  khác  gì  cái  cõi  “thiên  chân  pháp  tính”  của  Tiểu 

Thừa. 

Trang 31 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 



Ðây là một ñoạn thích nghĩa rộng hơn, có hai ñoạn:  



1. Thích nghĩa riêng những cái Vui ñể người thụ dụng. 





Kinh văn  



 Hán:  Hựu,  Xá  Lợi  Phất!  Cực  Lạc  quốc  ñộ  hữu  thất  bảo  trì,  bát  công  ñức 

 thủy  sung mãn  kỳ  trung; trì  ñể  thuần dĩ kim  sa bố ñịa; tứ  biên giai ñạo, 

 kim,  ngân,  lưu  ly,  pha  lê  hợp  thành.  Thượng  hữu  lâu  các,  diệc  dĩ  kim, 

 ngân,  lưu  ly,  pha  lê,  xa  cừ,  xích  châu,  mã  não  nhi  nghiêm  sức  chi.  Trì 

 trung liên hoa, ñại như xa luân, thanh sắc thanh quang, hoàng sắc hoàng 

 quang, xích sắc xích quang, bạch sắc bạch quang, vi diệu hương khiết. 

  

 Việt: Lại còn nữa Xá Lợi Phất ơi! Cõi nước Cực Lạc có ao thất bảo, trong ao 

 thường ñầy nước bát công ñức. Ðáy ao thuần bằng cát vàng óng ánh; bốn 

 bên bờ ao, bực lên, lối ñi làm bằng vàng, bạc, lưu ly, pha lê. Trên có lầu 

 gác,  cũng  toàn  làm  bằng  vàng,  bạc,  lưu  ly,  pha  lê,  xa  cừ,  xích  châu,  mã 

 não. Hoa sen trong ao to bằng bánh xe, màu xanh sáng xanh, màu vàng 

 sáng  vàng,  màu  ñỏ  sáng  ñỏ,  màu  trắng  sáng  trắng,  nhiệm  mầu  thơm 

 sạch. 



Ðoạn trên kia là Phật nói rõ những chỗ ở của người bên Cực Lạc, ñoạn này Phật 

nói rõ những chỗ sinh ra người ở bên Cực Lạc. 



“Thất bảo”  là 7 của báu 1) vàng 2) bạc và 5  thứ ngọc có 5 màu: lưu ly, pha lê, 

xích châu, mã não. Hồ ao và mọi cảnh vật ñều  là thất bảo tạo thành, thì  không 

giống như cảnh ở cõi này toàn là ñất với ñá. 



Nước có tám công ñức:  



1.  Trừng thanh (lặng trong), khác với nước ở ñây vẩn ñục. 

2.  Thanh lãnh (man mát), khác với nước lạnh quá, nóng quá. 

3.  Cam mỹ (ngon ngọt), khác với nước mặn quá, nhạt quá. 

4.  Khinh nhuyễn (mềm nhẹ), khác với nước nặng chìm. 

5.  Nhuận  trạch  (ñượm  nhuần,  bóng  nhoáng),  khác  với  thứ  nước  ướt  át,  thối 

nát, phai mầu, nhợt nhạt. 

6.  An hòa (yên ổn, hòa nhã), khác với thứ nước chảy mau và dữ tợn. 

7.  Trừ cơ khát (hết ñói khát), khác với thứ nước sinh ra lạnh bụng. 

8.  Trưởng dưỡng chư căn (nuối lớn mọi căn), khác với mọi thứ nước làm tổn 

hoại mọi căn, làm rối loạn tăng bệnh, làm chìm ñắm v.v…  



Chữ “sung mãn kỳ trung” (trong ao thường ñầy) thì khác với những ao khi thì khô 

kiệt,  khi  thì  ràn  rụa  –  Ðáy  ao  thuần  bằng  cát  vàng,  khác  với  ñáy  ao  thuần  bùn 

nhơ. Bậc lên, lối ñi làm bằng tứ bảo thì khác với bằng ñá, gạch. 



Chữ “giai” là bậc lên, “ñạo” là  lối ñi bằng phẳng. Nhà nhiều tầng là Lâu,  lầu cao 

chót vót gọi là Các. Lâu các bằng thất bảo, khác với ở ñây làm bằng gỗ, ñất sơn 

xanh  ñỏ.  Lầu  các  là  chỗ  ở  và  chỗ  hội  họp  thuyết  pháp.  Người  tu  hành  một  khi 

ñược ở trong bào thai hoa sen trên ao thất bảo nở ra, lên ngay bờ ao, ñi vào pháp 

hội, thấy Phật, nghe pháp. 



Hoa sen to bằng bánh xe. Bánh xe ở ñây là bánh xe bằng vàng của vua Chuyển 

Luân  Vương,  to  ñến  40  dặm.  Ðây  là  nói  hoa  nhỏ  nhất  cũng  bằng  bánh  xe;  nếu 

căn cứ vào kinh Quán Vô Lượng Thọ thì có hoa nhỏ, có hoa lớn lắm chẳng có hạn 

lượng nào, vì rằng thân hình những người sinh ra ở cõi Tịnh Ðộ, không ai giống ai. 



Trang 32 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 



Hoa sen xanh, tiếng Ấn Ðộ gọi là Ưu-bát-la. 

Hoa sen vàng, gọi là Câu-vật-ñầu. 

Hoa sen ñỏ gọi là Bát-ñầu-ma. 

Hoa sen trắng gọi là Phần-ñà-lợi. 



Bởi  vì thân  người sinh  ra ñã  có  hào  quang  cho  nên  ở  trong  bào thai  hoa  sen  có 

ánh sáng. Hoa sen bên Cực Lạc có rất nhiều màu, nhiều ánh sáng, mà ñây chỉ nói 

qua 4 màu thôi. 



Bốn chữ  “vi, diệu,  hương, khiết”  là tán thán 4  ñức của hoa sen:  hoa chỉ có chất 

mà không có hình nên gọi là Vi; các hoa giao chập vào với nhau không hề chướng 

ngại nên gọi là Diệu; hoa không có hình thì sạch, không có bụi trần bám vào nên 

gọi là Khiết. Còn chữ Hương thì có nghĩa là mùi thơm. Bào thai hoa sen có ñủ 4 

ñức quý như thế, thì cái thân sinh ra ñủ biết quý là dường nào. 



Ðây  là  ñoạn  kết,  nói  về  sức  mạnh  của  Phật  ñã  tạo  ra  những  cảnh  vật  trang 

nghiêm ấy. 





Kinh văn  



 Hán:  Xá  Lợi  Phất!  Cực  Lạc  quốc  ñộ  thành  tựu  như  thị  công  ñức  trang 

 nghiêm. 

  

 Việt:  Xá  Lợi  Phất  này!  Cõi  nước  Cực  Lạc  chỉ  lấy  công  ñức  mà  tạo  thành 

 ñược trang nghiêm thế ñấy! 



Ðoạn văn trên ñã nói rõ chỗ ở và chỗ sinh ra có rất nhiều vật báu trang nghiêm 

như thế;  ñoạn  văn  này  Phật  bảo cho  biết  những vật  trang nghiêm  ñều  bởi công 

ñức xứng hợp với tâm tính của Phật A Di Ðà có chí nguyện rất lớn và hạnh tu rất 

lớn nên mới tạo thành  ñược trang nghiêm  như thế (Cái nghĩa này  là nói về Phật 

nguyện, Phật  tu,  Phật tạo  thành).  Vì  Ngài  có  Tâm ñức  lớn  nên  mới  có  khả  năng 

tạo ra ñược nhiều vật báu trang nghiêm  khắp  cả 4 cõi Tịnh  Ðộ, và thu ñược hết 

thảy bậc phàm, bậc thánh ở khắp 10 phương, suốt 3 ñời, ñều khiến cho ñược ñi 

sinh vào cõi ấy. 



Lại nữa, Phật A Di Ðà ñã dùng chí nguyện rất lớn của Ngài ñể làm cái nhân có rất 

nhiều thiện căn cho chúng sinh, và dùng cái hạnh tu rất lớn của Ngài ñể làm cái 

duyên có rất nhiều phúc ñức cho chúng sinh: cái nhân, cái duyên ấy ñã khiến cho 

người nào có tâm Tín, Nguyện, Trì Danh thì cứ mỗi tiếng niệm Phật là tạo thành 

ñược những cảnh vật công ñức trang nghiêm như thế, mà ñều là ñã tạo thành rồi, 

chứ chẳng phải nay mới có tạo hay từ mai mới tạo (cái nghĩa này là nói về chúng 

sinh niệm Phật, chúng sinh tạo thành. Nhưng ai nấy có hiểu mới nhận ñược). Như 

thế thời nghĩa là chúng sinh cứ lấy những vật báu trang nghiêm của Phật A Di Ðà 

ñể làm bản chất tăng thượng (làm vốn) mà phát khởi mọi vật báu trang nghiêm ở 

trong Tâm của chúng sinh (câu này nói rõ ñược cả phần Tính và phần Tướng ñầy 

ñủ, sáng suốt, triệt ñể hết ñược phép tu Tịnh Ðộ). 



Hoàn toàn của Phật tức là của chúng sinh;  hoàn toàn của  người khác  tức là của 

mình, cho nên nói rằng: Ðã tạo thành ñược những vật báu trang nghiêm như thế 

ñấy! (Hội họp cả hai nghĩa ở trên lại, thành một nghĩa này)   



Ðoạn văn kinh dưới ñây là Phật Thích Ca ñem cả người ñược thụ dụng và những 

vật ñể cho người thụ dụng, hợp lại mà thích nghĩa chữ Cực Lạc. Trước hết, ñem cả 

5  căn  với  5  trần  hợp  lại  mà  thích  rõ  nghĩa  thụ  dụng.  Sau  mới  ñem  nhĩ  căn  và 

thanh trần riêng ra mà thích rõ nghĩa thụ dụng(3). 



Trang 33 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 



Kinh văn  



 Hán: Hựu Xá Lợi Phất! Bỉ Phật quốc ñộ thường tác thiên nhạc, hoàng kim 

 vi ñịa. Trú dạ lục thời vũ thiên mạn ñà la hoa. Kỳ ñộ chúng sin thường dĩ 

 thanh ñán, các dĩ y kích, thành chúng diệu hoa, cúng dường tha phương 

 thập  vạn  ức  Phật,  tức  dĩ  thực  thời,  hoàn  ñáo  bản  quốc,  phạn  thực  kinh 

 hành. 

  

 Việt: Lại còn ñây nữa, Xá Lợi Phất ơi! Nước kia thường nghe lưng trời hòa 

 nhạc, mặt ñất thuần vàng. Ngày ñêm sáu buổi, hoa mạn ñà la rắc xuống 

 như  mưa.  Chúng  sinh  nước  kia,  thường  ngày  sáng  sớm,  ñều  lấy  vạt  áo, 

 ñựng  các  thứ  hoa,  màu  thơm  ñẹp  lạ,  ñi  cúng  phương  xa,  mười  muôn  ức 

 Phật; chỉ trong giờ ăn, lại về ngay nhà, cơm xong ñi dạo. 



Âm  nhạc của  trời ñất  ở  trên  lưng  chừng  hư  không  là  Thanh  trần.  Mặt  ñất  thuần 

vàng là Sắc trần. Các món ăn là Vị trần. Các thứ hoa là Hương và Sắc trần. Ðựng 

hoa ñi cúng Phật, tung hoa và ñi dạo chơi là Xúc trần. Ðây là Phật Thích Ca nói về 

5 căn của chúng sinh ñối với 5 trần của mọi vật, ñể mà hưởng thụ mọi cái vui. 



Hai chữ “thường tác” tức là thường thường ñộng tác khởi lên suốt cả 6 buổi (lục 

thời). 



“Hoàng  kim  vi  ñịa”  là  nói  cái  thể  chất  của  quả  ñất  Cực  Lạc  thuần  là  vàng  cả, 

nhưng còn có cả thất bảo trang nghiêm ở trên mặt ñất nữa. 



Lục thời, theo tục ở Ấn Ðộ, chia ngày làm 3 buổi gọi là sơ phận, trung phận, hậu 

phận. Ðêm cũng thế, cũng chia làm 3 phần: sơ, trung, hậu. Gọi chung cả ngày và 

ñêm có 6 phần, tức “trú dạ lục thời”. 



Ðối với thân Phật A Di Ðà và nhân dân ở quả ñất Cực Lạc thì không có thời gian, 

làm gì có ngày, có ñêm, có 3 buổi và 6 buổi. Bởi vì ở Tịnh Ðộ, người (chính báo) 

và vật (y báo) ñều có ánh sáng, chẳng cần ñến ánh sáng của mặt trời soi cho mới 

gọi là ngày, cũng chẳng cần ñến ánh sáng của mặt trăng mới gọi là ñêm. Lúc nào 

cũng sáng luôn  luôn  như thế, thời gian ấy là  một ngày sáng tươi dài vô hạn, thì 

còn  làm  gì  có  lúc  nào  là  ngày  và  lúc  nào  là  ñêm.  Nhưng  ñối  với  những  cái  thân 

chúng sinh (chính báo) ở quả ñất Ta Bà này (y báo) ñều tối tăm mù mịt, thời gian 

ấy chỉ là một ñêm buồn rầu dài vô hạn; chỉ vì lúc nào nhờ có ánh sáng mặt trời 

soi cho thì gọi là ngày, lúc nào không có ánh sáng ấy gọi là ñêm. Vì có ngày, có 

ñêm, nên mới chia cái quãng ñời sinh sống của mình ra làm 3 ñời quá khứ, hiện 

tại  và  vị  lai.  Lý  thực  ra,  thì  chẳng  ở  ñâu  có  thời  gian,  chẳng  có  ngày,  chẳng  có 

ñêm, mà chỉ là có Trí sáng hay là không có Trí sáng mà thôi. Trong ñoạn văn này, 

Phật Thích Ca nói: 6 buổi ngày ñêm ở Tịnh Ðộ, là ý Phật thuận theo tư tưởng của 

chúng sinh ở quả ñất tối mù, có thời gian, có ngày, có ñêm mà Phật nói ra thế, ñể 

cho họ dễ hiểu, dễ so sánh cái thời gian của họ ñấy mà thôi. 



Mạn-ñà-la là tiếng Ấn Ðộ, chữ Hán là “thích ý” hay là “bạch hoa”. “Y kích” là cái 

ñựng  hoa.  Ba  chữ  “chúng  diệu  hoa”  (các  thứ  hoa  mầu  thơm  ñẹp  lạ)  thì  rõ  ràng 

không phải là chỉ có một thứ hoa Mạn Ðà La. Lý ưng phải có 4 thứ hoa, như trong 

Diệu Kinh ñã nói, ñể làm tiêu biểu cho 4 nhân tu hành. 



Ðem hoa ñi cúng Phật ở nhiều phương khác là tiêu biểu cái nhân chân thực biết ñi 

ñến  cái quả  tốt  cực  ñiểm  (quả  Phật); quả  ñức ấy nhiều  lắm,  ở  khắp  cả  ñâu  ñâu 

cũng có. Nay hãy căn cứ vào quả ñất Ta Bà này, mà nói rằng ñi cúng những 10 

vạn ức Phật, là ý nói rằng sau khi mình ñã ñược sinh sống ở Cực Lạc rồi, mình lại 

trở về cúng Phật Thích Ca, Phật Di Lặc ở ñây cũng chẳng khó gì. Nếu lại ñược sức 

thần thông của Phật A Di Ðà thêm vào cho mình, thì xa ñến ñâu mà mình chẳng 

ñi ñến ñược. 

Trang 34 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 



Chữ “thực thời” là giờ ăn, có nghĩa là “giờ ăn sáng sớm”. Cho nên mới có chữ “tức 

dĩ” là “ở ngay” trong cái buổi “sáng sớm” (thanh ñán) ấy, ñi cúng Phật rồi về mới 

ăn. Trong một buổi sáng sớm, ñi cúng hết 10 vạn ức Phật rồi về mới ăn sáng thì 

ñi nhanh biết  chừng  nào,  ñủ rõ  phép “thần túc”  (chân  thần)  của  người  bên  Tịnh 

Ðộ ñi mau lắm, chẳng khá nghĩ bàn, mau như là không phải bước ra khỏi quả ñất 

ấy mà ñã ñi hết khắp cả mười phương rồi, chẳng cần phải ñến hết một buổi sáng 

sớm mà ñã trở về. 



Ðoạn  văn  này  tỏ  rõ  cho  ta  hiểu:  Ở  bên  Cực  Lạc,  một  tiếng  bật  ra,  một  hạt  bụi 

trần, một sát na(4) cho ñến một khi bước chân, một khi búng ngón tay, giờ phút 

nào  cũng  cùng  với  Tam  Bảo  ở  khắp  10  phương,  cùng  thông  suốt,  giao  chập  với 

nhau không hề có chướng ngại. Lại tỏ rõ cho ta hiểu rằng: Ở cõi Ta Bà này trược 

ác nghiệp chướng nặng lắm, ñối với cõi Cực Lạc chẳng cách xa ñâu mà thành ra 

cách xa; sinh sống ở Cực Lạc thời công ñức rất sâu, ñối với cõi Ta Bà tuy có cách 

xa, mà chẳng thấy cách xa chút nào. 



Bốn chữ “phạn thực kinh hành” (cơm xong ñi dạo) có nghĩa là nghĩ ñến cái ăn, thì 

nó ñến ngay, chẳng cần phải sửa soạn; ăn rồi mâm bát tự nó bay thẳng ñi, chẳng 

cần  phải  cất  dọn,  cứ  việc  ñi  dạo  trên  mặt  ñất  thuần  vàng,  xem  hoa,  nghe  âm 

nhạc, vui chơi, mà vẫn tự thấy tiến bước tu hành không ngừng. 



Ðoạn văn kết thị  





Kinh văn  



 Hán:  Xá  Lợi  Phất!  Cực  Lạc  quốc  ñộ  thành  tựu  như  thị  công  ñức  trang 

 nghiêm! 

  

 Việt:  Xá  Lợi  Phất  này!  Cõi  nước  Cực  Lạc  chỉ  lấy  công  ñức  mà  tạo  thành 

 ñược trang nghiêm thế ñấy! 



Ðây là ñoạn kết thứ hai (giải nghĩa cũng như ñoạn thứ nhất ở trang 36). 



Ðoạn văn trên, Phật Thích Ca ñã hợp 5 căn với 5 trần lại mà giải thích nghĩa thụ 

dụng. Ðoạn này Phật ñem riêng “nhĩ căn” với “thanh trần” ra mà thích nghĩa thụ 

dụng; bởi vì ở quả ñất này, nhĩ căn của người ta rất thông lợi, cho nên Phật ñem 

riêng cái tiếng nói Pháp ra mà thích nghĩa thụ dụng cho thật rõ ràng (ñể cho mình 

hiểu rõ sang ñấy ñược hưởng cái vui nghe pháp nhiệm mầu chóng ngộ ñạo). Chứ 

thực ra, thì ở bên Cực Lạc thu hút ñược hết mọi căn cơ trong pháp giới; trong 5 

trần  ở  bên  ấy,  mỗi  một  trần  nào  cũng  phát  sinh  ñược  hết  thảy  mọi  pháp  môn. 

Ðoạn này chia làm hai:  



1. Hóa ra tiếng nói Pháp của loài hữu tình. 

2. Hóa ra tiếng nói Pháp của loài vô tình. 



Ðây là tiếng nói Pháp của loài hữu tình, tức là tiếng chim nói Pháp rất lợi ích. 





Kinh văn  



 Hán: Phục thứ, Xá Lợi Phất! Bỉ quốc thường hữu chủng chủng kỳ diệu tạp 

 sắc  chi  ñiểu: bạch  hạc, khổng  tước,  anh vũ, xá  lợi,  ca  lăng  tần già,  cộng 

 mạng  chi  ñiểu.  Thị  chư  chúng ñiểu,  trú dạ  lục  thời  xuất  hòa  nhã  âm.  Kỳ 

 âm  diễn  sướng  ngũ  căn,  ngũ  lực,  thất  bồ  ñề  phận,  bát  thánh  ñạo  phận, 

 như  thị  ñẳng  pháp.  Kỳ  ñộ  chúng  sinh  văn  thị  âm  dĩ,  giai  tất  niệm  Phật, 

 niệm Pháp, niệm Tăng. 

Trang 35 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 



 Việt:  Rồi  lại  còn  nữa,  Xá  Lợi  Phất  ơi!  Nước  kia  thường  có  nhiều  các  loài 

 chim, màu ñẹp, vẻ lạ như: chim hạc trắng, chim vẹt, chim công, xá lợi, ca 

 lăng  tần  già,  cộng  mạng.  Những  ñàn  chim  ấy,  ngày  ñêm  sáu  buổi,  tiếng 

 hót  hòa  nhã,  diễn  ra  các  pháp:  ngũ  căn,  ngũ  lực,  thất  bồ  ñề  phận,  bát 

 thánh ñạo phận, và nhiều phép khác cũng như thế nữa. Chúng sinh nước 

 kia nghe tiếng ấy rồi ñều vui niệm Phật, niệm Pháp, niệm Tăng. 



Câu  “chủng chủng  kỳ  diệu  tạp sắc”  là  nói  các  loài  chim có  nhiều  và  ñẹp  lạ.  Câu 

dưới  kể  qua  có  6  loại:  chim  Xá  Lợi  là  tiếng  Ấn  Ðộ.  Ở  ñây,  trước  kia  bảo  là  loài 

chim  Thu  Lộ  (loài  cò).  Ngài  Kỳ  thiền  sư  bảo  là  loài  chim  Xuân  Oanh,  có  lẽ  phải 

hơn.  Chim  Ca  Lăng  Tần Già,  là tiếng Ấn  Ðộ, chữ Hán là Diệu  Âm  (tiếng hay);  vì 

loài  chim  này,  chưa  ra  khỏi  vỏ  trứng,  tiếng  hót  ñã hay  hơn  các  loài  chim.  Chim 

Cộng Mạng là loài chim một thân có hai ñầu, 2 thần thức riêng biệt, cùng chung 

một báo thân. Hai giống chim này ở vùng Tuyết Sơn bên Ấn Ðộ cũng có. Những 

chim  ở  Cực  Lạc  không  phải  là  thực  giống  chim  ở  ñây  ñâu.  Phật  chỉ  nói  cho  biết 

mấy thứ chim nó hơi giống với những con chim ở ñây vì mình yêu quý nhất ñấy 

mà thôi. 



Ngày ñêm sáu buổi phát ra tiếng hót, thời ñủ biết ở bên Tịnh Ðộ không có lúc nào 

chim phải ñậu yên, mà gọi là ñêm tối. Vì thân người  hay thân chim ñều  ở trong 

hoa sen hóa sinh ra, vốn không có tính ngủ, cho nên không cần phải có ñêm ñể 

nằm yên. 



Những  phép  ngũ  căn,  ngũ  lực,  thất  Bồ  Ðề  phận,  bát  thánh  ñạo  phận  là  những 

phép ở trong 37 phẩm Trợ Ðạo kể ra như sau này:  



i. Tứ Niệm Xứ (bốn chỗ nghĩ):  



1) Thân niệm xứ: nghĩ chỗ thân mình là bẩn. 

2) Thụ niệm xứ: nghĩ chỗ mình hưởng thụ là khổ. 

3) Tâm niệm xứ: nghĩ chỗ tâm mình biến ñổi là vô thường. 

4) Thụ niệm xứ: nghĩ chỗ các pháp không thực có là vô ngã. 



ii. Tứ Chính Cần (bốn việc chính cần phải làm ngay): 



1)  Dĩ sinh ác pháp, linh ñoạn: Những ác pháp ñã sinh ra rồi, phải ñoạn trừ 

ngay. 

2)  Vị sinh ác pháp, linh bất sinh: Những ác pháp  chưa sinh  ra, phải cấm 

ngay không cho sinh ra. 

3)  Vị sinh thiện pháp, linh sinh: Những thiện pháp chưa sinh ra, phải cho 

sinh ra ngay. 

4)  Dĩ  sinh  thiện  pháp,  linh tăng  trưởng:  Những  thiện  pháp ñã  sinh ra  rồi 

phải làm cho nó lớn mãi lên. 



iii. Tứ Như Ý Túc (bốn phép ñủ như ý):  



1.  Dục như ý túc: Ðịnh muốn như ý. 

2.  Tiến như ý túc: Tinh tiến ñủ như ý. 

3.  Tâm như ý túc: Tuệ tâm ñủ như ý. 

4.  Tư duy như ý túc: Suy nghĩ ñủ như ý. 



iv. Ngũ căn (năm căn bản: cội gốc)  



1.  Tín căn: tin các pháp chính ñạo và các pháp trợ ñạo, gọi là Tín căn. 

2.  Tinh tấn căn: thực hành các pháp thiện về chính ñạo và trợ ñạo, cần cầu 

làm mãi chẳng ngừng, gọi là Tinh Tiến căn. 

Trang 36 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 



3.  Niệm  căn:  Chỉ  nghĩ  các  pháp  thiện  về  chính  ñạo  và  trợ  ñạo,  không  còn 

nghĩ ñến pháp nào khác nữa, gọi là Niệm căn. 

4.  Ðịnh căn: Thu nhiếp tâm mình vào trong các thiện pháp  về chính ñạo và 

trợ ñạo, cùng ứng hợp nhau, không cho tán loạn, gọi là Ðịnh căn. 

5.  Tuệ  căn:  Làm  mọi  thiện  pháp  về  chính  ñạo  và  trợ  ñạo,  và  quán  tưởng  4 

Diệu Ðế: Khổ, Tập, Diệt, Ðạo, gọi là Tuệ căn. 



v. Ngũ lực (năm sức mạnh làm cho 5 căn vững chặt):  



1.  Tín lực: làm cho Tín căn lớn lên, phá hết nghi hoặc, tà tâm và phiền não, 

gọi là Tín Lực. 

2.  Tinh tấn lực: làm cho Tinh Tiến căn lớn lên, phá hết mọi thân lười biếng và 

tâm lười biếng, thành ñược việc xuất thế lớn lao, gọi là Tinh Tiến Lực. 

3.  Niệm lực: làm cho Niệm căn lớn lên, phá hết mọi tà niệm, thành tựu ñược 

công ñức chính niệm xuất thế gian, gọi là Niệm Lực. 

4.  Ðịnh  lực:  làm  cho  Ðịnh  căn  lớn  lên,  phá  hết  mọi  tư  tưởng  lăng  xăng  rối 

loạn, phát ra ñược mọi sự Thiền Ðịnh, gọi là Ðịnh Lực. 

5.  Tuệ lực: làm cho Tuệ căn lớn lên, ngăn ñược hết thông mê hoặc và biệt mê 

hoặc, phát ra ñược trí huệ chân vô lậu, gọi là Tuệ Lực. 



vi. Thất Bồ Ðề Phận hay là Thất Giác Phận (7 phần giác ngộ) 



1.  Trạch  pháp  giác  phận:  Khi  trí  tuệ mình soi  xét  mọi pháp,  khéo phân  biệt 

ñược  chân  pháp  với  giả  pháp,  chẳng  lấy  lầm  phải  pháp  tà  ngụy,  gọi  là 

Trạch Pháp Giác Phận. 

2.  Tinh  tiến  giác  phận:  Khi  mình  tinh  tiến  tu  hành  mọi  ñạo  pháp,  khéo  hay 

giác ngộ, ñừng tu lầm phải những khổ hạnh vô ích, thường chuyên cần ñể 

tâm vào trong mọi chân pháp mà tu hành, gọi là Tinh Tiến Giác Phận. 

3.  Hỷ giác phận: Nếu tâm mình tu ñắc pháp mà mừng nên giác ngộ rằng cái 

mừng ấy chẳng phải là y vào pháp ñiên ñảo mà mừng, mà chính là y vào 

pháp chân thực mà mừng, gọi là Hỷ Giác Phận. 

4.  Trừ giác  phận:  Khi  mình  ñoạn  trừ ñược  cái  tâm  tà kiến  và mọi  thứ  phiền 

não  tham,  sân,  si,  mạn,  nghi  v.v…  nên  giác  ngộ  rằng  mình  ñã  ñoạn  trừ 

ñược mọi giống tà ngụy, chẳng tổn hại ñến thiện căn chân chính, gọi là Trừ 

Giác Phận. 

5.  Xả  giác  phận:  Khi  mình  ñã  lìa  bỏ  hẳn  ñược  những  cảnh  vật  mà  mình  ñã 

ham mến nhớ  niệm ñến  hoài, nên giác ngộ rằng cảnh vật  lìa bỏ ấy là hư 

ngụy,  chẳng  phải  thực  có,  vĩnh  viễn  chẳng  nhớ  ñến  nữa,  gọi  là  Xả  Giác 

Phận. 

6.  Ðịnh  giác  phận:  Khi  tâm  mình  ñã  phát  ra  ñược  mọi  Thiền  Ðịnh,  nên  giác 

ngộ rằng những Thiền Ðịnh ấy là giả, chẳng sinh ra mơ tưởng yêu nó, thấy 

nó làm gì nữa, gọi là Ðịnh Giác Phận. 

7.  Niệm giác phận: Khi mình tu ñạo xuất thế, phải giác ngộ sao cho lúc nào 

Ðịnh  và  Tuệ  cũng  ngang  nhau.  Hoặc  khi  tâm  mình  bị  chìm  lỉm  mất,  phải 

nhớ  niệm  ngay ñến 3 phần giác ngộ: Trạch  Pháp, Tinh Tiến và Hỷ ñể mà 

soi  xét  cho  tâm  mình  phấn  khởi  lên,  hoặc  khi  tâm  mình  bồng  bột,  náo 

ñộng,  phải  nhớ  niệm  ngay  ñến  3  phần  giác  ngộ:  Trừ,  Xả  và  Ðịnh  ñể  mà 

nhiếp  trì  cái  tâm  mình  lại,  làm  cho  nó  ñiều  hòa  thích  trung,  gọi  là  Niệm 

Giác Phận (phần giác ngộ chính niệm). 



vii. Bát Thánh Ðạo Phận hay là Bát Chính Ðạo Phận (8 phần Thánh Ðạo):  



1.  Chính kiến: Tu phép quán, soi rõ mọi hạnh tu vô lậu(5), thấy rõ ràng 4 Diệu 

Ðế, gọi là Chính Kiến. 

2.  Chính tư duy: Dùng cái tâm vô lậu cùng ứng hợp, ñộng phát ra suy nghĩ, 

tính toán, hiểu biết khiến cho tâm lớn lên vào với tâm Ðại Niết Bàn, gọi là 

Chính Tư Duy. 

Trang 37 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 





3.  Chính ngữ: Dùng trí tuệ vô  lậu trừ diệt 4 tà  mệnh(6), thu  nhiếp mọi  khẩu 

nghiệp vào trong mọi Chính Ngữ, gọi là Chính Ngữ. 

4.  Chính nghiệp: Dùng trí tuệ vô lậu diệt trừ mọi tà nghiệp ở thân mà ra, ñể 

yên thân vào trong mọi nghiệp chân chính thanh tịnh, gọi là Chính Nghiệp 

(nghiệp chân chính). 

5.  Chính mạng: Dùng trí tuệ vô lậu diệt trừ suốt cả 5 tà mệnh ở ba nghiệp: 

thân, khẩu, ý ñể yên trong mạng sống chân chính thanh tịnh, gọi là Chính 

Mạng. 

6.  Chính tinh tấn: Dùng trí tuệ vô lậu cùng ứng hợp, cần mẫn tinh tấn tu ñạo 

Niết Bàn, gọi là Chính Tinh Tiến. 

7.  Chính niệm: Dùng trí tuệ vô lậu cùng ứng hợp mà nhớ niệm ñến mọi pháp 

chính ñạo và trợ ñạo, gọi là Chính Niệm (nhớ niệm chân chính). 

8.  Chính ñịnh: Dùng trí tuệ vô lậu cùng ứng hợp vào Thiền Ðịnh, gọi là Chính 

Ðịnh. 



Trong 7 phép tu này, gọi là Thất Khoa, có tất cả là 37 ñạo phẩm. Tuy rằng tất cả 

4  giáo  môn  ai  cũng  phải  tu  37  ñạo  phẩm,  nhưng  công  phu  tu  luyện  và  phương 

pháp, thì mỗi giáo môn một khác (nghĩa này có công ñính chính mọi sai lầm xưa 

nay), sẽ kể như sau này:  



Bốn giáo môn là: Tạng, Thông, Biệt, Viên. 



1.  Y vào Sinh Diệt Tứ Ðế mà tu thì tức là 37 ñạo phẩm của Tạng Giáo (giáo lý 

Tiểu Thừa thấy Tứ Ðế có thực sinh, thực diệt). 

2.  Y vào Vô Sinh Diệt Tứ Ðế mà tu, tức là 37 ñạo phẩm của Thông Giáo (giáo 

lý  phổ  thông  của  Bồ  Tát,  thấy  Tứ  Ðế  là  không,  chẳng  có  thực  sinh,  thực 

diệt). 

3.  Y  vào  vô  lượng  Tứ  Ðế  mà  tu,  tức  là  37  ñạo  phẩm  của  Biệt  Giáo  (giáo  lý 

riêng  biệt  của  Bồ  Tát,  thấy  Tứ  Ðế  có  nhiều  vô  lượng  hình  tướng  khác 

nhau). 

4.  Y vào Vô Tác Tứ Ðế mà tu, tức là 37 ñạo phẩm của Viên Giáo (giáo lý viên 

mãn hoàn toàn của Bồ Tát, thấy Tứ Ðế chỉ là huyễn ảnh trong tâm Bồ Ðề, 

không ai tạo tác ra nó). 



Ðạo  phẩm  của  Tạng  Giáo  gọi  là  pháp  môn  Bán  Tự,  một  phép  tu  “mới  có  một 

nửa”: ở Tịnh Ðộ, ngũ trược rất nhẹ, tựa hồ chẳng cần ñến pháp môn này. Nhưng 

vì có người Tiểu Thừa sinh sang ñấy, trước ñã học thuộc rồi, hoặc có giả tạm dùng 

chăng. 



Ðạo phẩm của Thông Giáo, gọi là Ðại Thừa Sơ Môn, một pháp môn bắt ñầu vào 

bậc  Ðại  Thừa.  Pháp  môn  phổ  thông  cho  tất  cả  người  trong  3  bậc  Tam  Thừa 

(Thanh Văn, Duyên Giác, và Bồ Tát) ñều phải theo, cho nên ở bên Tịnh Ðộ phần 

nhiều hay nói ñến. 



Ðạo phẩm của Biệt Giáo gọi là Ðộc Bồ Tát Pháp, một pháp môn ñặc biệt riêng cho 

một  bậc  Bồ  Tát,  ở  hai  cõi  Tịnh  Ðộ  Ðồng  Cư  và  Phương  Tiện  phần  nhiều  hay  nói 

ñến. 



Ðạo phẩm của Viên Giáo gọi là Vô Thượng Phật Pháp, một pháp môn trên hết tu 

thành Phật:  Ở khắp 4 cõi Tịnh Ðộ, người  nào có  lợi căn cũng ñược nghe (có thế 

mới là tông Tịnh Ðộ ở Cực Lạc). 



Bốn chữ “như thị ñẳng pháp” (còn nhiều phép khác như thế nữa) thì 2 chữ “ñẳng 

pháp” là còn nhiều phép khác, tức là 3 phép: Tứ Niệm Xứ, Tứ Chính Cần, Tứ Như 

Ý Túc ở trên 4 phép: Ngũ Căn, Ngũ Lực, Thất Bồ Ðề Phận, Bát Thánh Ðạo Phận. 

Trang 38 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 



Chữ  “ñẳng  pháp”  ấy  lại  còn  là  vô  lượng  pháp  môn  khác  nữa,  là  những  phép  Tứ 

Nhiếp, Lục Ðộ, Thập Lực, Tứ Vô Sở Úy v.v…  



37  ñạo  phẩm  này,  tuy  là  thu  ñược  hết  mọi  pháp  môn,  nhưng  mà  cơ  duyên  của 

người tu chẳng giống nhau, cho nên những ñạo phẩm ấy có khi rút lại, có khi mở 

rộng,  thành  ra  danh  nghĩa  nó  không  giống  nhau,  là  cốt  ñể  tùy  chỗ  người  muốn 


nghe mà diễn giảng,  khiến cho  người nhớ  niệm ñến Tam  Bảo, phát  khởi tâm  Bồ 

Ðề, phục diệt mọi phiền não. Vì người ta có thấy rõ tâm Ðại Từ và uy quang của 

Phật  bất  khả  tư  nghị  thì  mới  niệm  Phật.  Có  vui  mừng,  pháp  nhập  vào  tâm,  có 

món  ăn  Pháp  sung  túc  vào  thân,  thì  mới  niệm  Pháp.  Có  ñược  cùng  Tăng  chúng 

cùng ñược nghe, ñược học tập, ñược nhất tâm tu chứng thì mới niệm Tăng (3 câu 

này, câu nào cũng ñủ 4 lợi ích, xem trong bài thích nghĩa niệm Tam Bảo ở dưới sẽ 

rõ). 



Cái  tâm  năng  niệm  của  người  ta  tức  là  phép  Tam  Quán  (quán  không,  quán  giả, 

quán trung).  Cái cảnh sở niệm của  người ta tức  là  Tam Bảo  (Phật, Pháp,  Tăng). 

Cảnh  sở  niệm  (hay  sở  quán)  có  chia  ra  là:  Biệt  Tướng  (tướng  riêng  biệt),  Nhất 

Thể (cùng một thể chất) và Y Nghĩa của bốn giáo môn, Tam Ðế, Quyền và Thực, 

mỗi cảnh mỗi khác như ñã nói trên, xem lại chỗ nói về 37 ñạo phẩm sẽ rõ. 



Ðoạn  văn kinh dưới ñây  là Phật  Thích  Ca  giải  nghĩa tại  sao  ở  Cực  Lạc  lại  có  loài 

chim là loài ác thú. 





Kinh văn  



 Hán: Xá Lợi Phất! Nhữ vật vị thử ñiểu thực thọ tội báo sở sinh. Sở dĩ giả 

 hà? Bỉ Phật quốc ñộ vô tam ác. Xá Lợi Phất! Kỳ Phật quốc ñộ thượng vô ác 

 ñạo chi danh, hà huống hữu thực. Thị chư chúng ñiểu giai thị A Di Ðà Phật 

 dục linh Pháp âm tuyên lưu biến hóa sở tác. 

  

 Việt:  Xá Lợi  Phất  này!  Ông chớ bảo  rằng:  Những  loài chim ấy  thực  vì  tội 

 báo phải làm kiếp chim. Là vì lẽ sao? Vì nước Phật  kia  không bao giờ có 

 ba loài ác ñạo. Xá Lợi Phất này! Trong nước Phật  kia, cái tên ác ñạo còn 

 không thấy có, huống chi lại có ác ñạo thật ư? Những chim ấy là Phật A Di 

 Ðà muốn cho tiếng Pháp chan hòa khắp nơi mà biến hóa ra. 



Lời Phật hỏi và thích nghĩa ở ñoạn văn này rất dễ hiểu, nhưng giả sử có người hỏi 

rằng: Những con chim ấy như là Bạch Hạc v.v… chẳng phải là cái tên ác ñạo là gì, 

mà Phật lại bảo: Cái tên ác ñạo còn không thấy có? 



Thưa: Ðã chẳng phải là tội báo thì mỗi cái tên ấy, tên nào cũng ñều là công ñức 

rốt  ráo của Như Lai. Thế nghĩa  là cái tên  Bạch Hạc là Bạch Hạc rốt  ráo, tên  nào 

cũng thế, tên nào cũng là tên gọi ñẹp ñẽ của ñức tính, chứ có phải là tên ác ñạo 

ñâu! (Cái tên ở Pháp giới này cũng bất khả tư nghị như thế!)  



Có người lại hỏi: Phật hóa làm những con chim thì có ý nghĩa gì? 



Thưa: Có 4 nhân duyên về Tứ Tất Ðàn (tức là 4 phép bố thí trong Pháp Thí, khiến 

người nghe pháp ñược 4 lợi ích: 1) Ðược vui mừng 2) Làm việc thiện 3) Chừa tội 

ác 4) Hiểu sâu vào Ðệ Nhất Nghĩa lý. Kinh này nói Pháp chỗ nào cũng ñược lợi ích 

thứ tư, nhưng ở trong cũng vẫn có ñủ cả 3 lợi ích trên nữa) 



1.  Phàm tình người ta ai cũng thích những con chim ấy, thì Phật cũng thuận tình 

mà hóa ra, khiến cho ñược vui mừng. 

Trang 39 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 



2.  Thấy  con  chim  còn  biết  thuyết  Pháp  (mình  là  người  sao  lại  không  biết)  là  ý 

Phật muốn khiến người nghe Pháp phải sinh mầm thiện (tu học ñi ñể mà nói 

Pháp). 



3.  Nghe chim nói Pháp thì ñừng có ñối với loài chim mà sinh ra cái tưởng lầm là 

loài hèn kém, là ý Phật muốn trị cái tâm phân biệt của người si mê, kiêu ngạo. 



4.  Biết  chim  ấy  tức  là  Phật  A  Di  Ðà,  là  ý  Phật  muốn  cho  người  nghe  pháp  giác 

ngộ ñược tính chất bình ñẳng của Pháp Thân, trong thân ấy cái gì cũng ñủ, cái 

gì cũng tạo ra ñược, cái gì cũng bình ñẳng. Trong Pháp Thân ấy, lại còn hiển 

hiện  ra  những  tiếng  gió  hiu  hiu,  những  tiếng  rung  của  cây  vàng,  lưới  ngọc 

v.v… và hiện ra hết thảy phần giả, phần thực của Y Báo và Chính Báo. Ở ngay 

những thể chất của vạn vật ấy ñều là 3 thân, 4 ñức của Phật A Di Ðà, không 

hề  sai  khác  một  ly  (Như  vậy,  có  thể  hiểu  ñược  Pháp  Thân  là  tiêu  chỉ  của  cả 

một Pháp Giới). 



Ðoạn văn dưới ñây là Phật hóa ra tiếng nói Pháp của loài vô tình là loài gió, loài 

cây v.v…  





Kinh văn  



 Hán: Xá Lợi Phất!  Bỉ Phật quốc ñộ, vi phong xuy ñộng chư bảo hàng thụ 

 cập  bảo  la  võng,  xuất  vi  diệu  âm,  thí  như  bách  thiên  chủng  nhạc  ñồng 

 thời  câu  tác.  Văn  thị  âm  giả,  tự  nhiên  giai  sinh  niệm  Phật,  niệm  Pháp, 

 niệm Tăng. 

  

 Việt:  Xá  Lợi  Phất  ơi!  Cõi  nước  Phật  kia,  gió  hiu  hiu  thổi  những  hàng  cây 

 báu,  những  lưới  ngọc  giăng  rung  ñộng  phát  ra  những  tiếng  nhiệm  mầu, 

 như là trăm nghìn các thứ âm nhạc ñồng thời nổi lên. Người nghe tiếng ấy 

 tự nhiên ñều vui, nức lòng niệm Phật, niệm Pháp, niệm Tăng. 



Loài  hữu  tình  với  loài  vô  tình  cùng  tuyên  dương  pháp  mầu  nhiệm  37  ñạo  phẩm 

của 4 giáo môn và vô lượng pháp môn khác; ñồng thời diễn thuyết, tùy từng loại 

chúng sinh, loại nào cũng hiểu; khiến  người nghe pháp  nhớ  niệm Tam Bảo. Nhớ 

niệm Tam Bảo là theo phép Tứ Tất Ðàn mà ñược 4 lợi ích:  



1.  Người phàm phu vừa ñược nghe là toàn cả thân rung ñộng, nhảy nhót, thế 

là ñược lợi ích vui mừng. 

2.  Phần hơi sức của mình cùng với phần hơi sức của Tam Bảo giao chập vào 

nhau, tất nhiên phát ñược tâm Bồ Ðề, thế là ñược lợi ích sinh mầm thiện. 

3.  Do ñấy mà phục diệt ñược hết phiền não, thế  là ñược lợi  ích phá tan mọi 

tội ác. 

4.  Chứng thực và tỏ ngộ ñược Tam Bảo cùng một thể chất, thế là ñược lợi ích 

hiểu sâu tới Ðệ Nhất Nghĩa lý. 



Dưới ñây lại là ñoạn văn tổng kết “do sức Phật tạo ra mọi vật báu trang nghiêm 

như thế” (lần thứ 3). 





Kinh văn  



 Hán:  Xá  Lợi  Phất!  Kỳ  Phật  quốc  ñộ  thành  tựu  như  thị  công  ñức  trang 

 nghiêm. 

  

 Việt: Xá Lợi Phất! Cõi nước Phật kia, chỉ lấy công ñức mà tạo thành ñược 

 trang nghiêm thế ñấy. 

Trang 40 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 



Mỗi một ñoạn Phật Thích Ca nói xong, Phật lại kết thị một lần (ñây là lần thứ 3), 

Phật  cố  ý  nói  ñi,  nói  lại  cho  người  nghe  tin  sâu  rằng:  Hết  thảy  những  vật  báu 

trang nghiêm như thế ñều do chí nguyện và hành vi của ñức Ðạo Sư A Di Ðà ñã 

tạo  thành,  do  Chủng  Trí  của  Ngài  ñã  thực  hiện  ra;  và  cũng  ñều  là  do  3  nghiệp 

Thân, Khẩu, Ý rất thanh tịnh của mỗi người chúng ta ñã cảm ứng mà biến hiện ra 

ở trong Thức tâm của mình. Tâm của Phật và Tâm của chúng sinh cùng làm ảnh 

và chất lẫn cho nhau(7) (Câu này nói rõ ñược phần Tính và phần Tướng của Tâm 

rất tròn ñầy, sáng suốt). 



Thí dụ như các ánh sáng của nhiều ngọn ñèn cùng sáng khắp cả với nhau thì coi 

tựa như một ánh sáng. Hoàn toàn lý ấy ñã thành ra sự thực, hoàn toàn sự vật ấy 

tức là lý thực. Hoàn toàn tính ấy ñã khởi ra hạnh tu. Hoàn toàn hạnh tu ấy ñều ở 

trong tính (Ý nói ñức tính và ñức tu của Phật ñều là ñức tính và ñức tu của chúng 

sinh). Vậy người tu hành cũng nên suy nghĩ sâu xa cho tỏ ngộ. 



Ðừng nên bỏ cõi Tịnh Ðộ của Phật thực có ấy không tu, mà chỉ bàn xuông cõi Tịnh 

Ðộ bóng ma riêng biệt  ở trong tâm mình  (nó chỉ  là cái bóng duyên vọng tưởng) 

ñến nỗi phải cam chịu tiếng chê cười là “thử tức, ñiểu không”(8). 



Nói về quả y báo mầu nhiệm ñến ñây là hết. 





b) Quả Chính Báo  





Kinh văn  



 Hán: Xá Lợi Phất! Ư nhữ ý vân hà? Bỉ Phật hà cố hiệu vi A Di Ðà? 

  

 Việt: Xá Lợi Phất ơi! Ý ông thế nào? Phật kia vì sao hiệu A Di Ðà? 



Ðoạn văn trên ñây là lời Phật Thích Ca hỏi. 



Mục ñích của bộ kinh này là chỉ bày cho thấy rõ cái hạnh tu mầu nhiệm là việc Trì 

Danh  (việc  niệm  Phật)  cho  nên  Phật  Thích  Ca  phải  ñặc  biệt  nêu  ra  câu  hỏi,  rồi 

Ngài  lại  giải  thích  nghĩa  rất  rõ  ràng  cái  danh  hiệu  Phật  A  Di  Ðà,  ý  Phật  muốn 

khiến người nghe phải tin rất sâu cái danh hiệu lớn lao ấy có muôn vàn công ñức 

chẳng khá nghĩ bàn  hết ñược ñể mình phải nhất tâm trì niệm danh hiệu ấy  luôn 

luôn, ñừng có nghi ngờ gì nữa (rất ñúng ý Phật). 



Ðoạn  văn  dưới  là  lời  Phật  Thích  Ca  giải  thích  nghĩa  chữ  A  Di  Ðà,  có  hai  nghĩa 

chính:  



1.  Trí sáng suốt (quang minh)  

2.  Sống lâu (thọ mệnh) 



Chữ A Di Ðà, nguyên tiếng Ấn Ðộ ñọc là Amita, dịch ra chữ Hán là Vô Lượng, tức 

là nhiều nghĩa lắm chẳng thể nào nói hết ñược. Ðức Thích Ca chỉ dùng một nghĩa 

Quang  và  một  nghĩa  Thọ  mà  thu  hút  ñược  hết  thảy  vô  lượng  nghĩa  vào  trong 

Quang (sáng suốt). Ánh sáng thì phải sáng khắp cả mười phương, chỗ nào cũng 

sáng. 



Thọ  (sống  lâu),  sống  lâu  thì  phải  sống  mãi  suốt  ba  ñời,  ñời  nào  cũng  vẫn  sống. 

Hai thể chất Quang và Thọ giao chập với nhau, khắp 10 phương (vũ), suốt ba ñời 

(trụ), tức là toàn thể của cả một pháp giới. Ðem thể chất tạo ra thân của Phật A 

Di Ðà và tạo ra quốc ñộ của Phật A Di Ðà, cũng tức là ñem thể chất mà tạo ra cái 

danh hiệu Phật A Di Ðà. 

Trang 41 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 



Thế cho nên cái danh hiệu Phật A Di Ðà ấy tức là cái lý tính Bản Giác(9) của chúng 

sinh.  Chấp  trì  cái  danh  hiệu  ấy  tức  là  ñem  cái  Thủy  Giác(10)  hợp  với  Bản  Giác. 

Thủy  Giác  và  Bản  Giác  chẳng  khác  nhau,  chúng  sinh  và  Phật  chẳng  khác  nhau. 

Cho  nên  một  niệm  cùng  ứng  hợp  với  nhau,  thì  một  niệm  Phật  ấy  là  Phật,  niệm 

nào, niệm nào cũng cùng ứng hợp với nhau, thì niệm nào, niệm nào cũng là Phật. 





Thích nghĩa quang minh của Phật  





Kinh văn  



 Hán:  Xá Lợi  Phất!  Bỉ  Phật  quang  minh  vô lượng  chiếu  thập phương  quốc 

 vô sở chướng ngại, thị cố hiệu vi A Di Ðà. 

  

 Việt:  Xá  Lợi  Phất  ơi!  Phật  kia  sáng  láng  vô  cùng  vô  lượng,  soi  khắp  các 

 nước suốt cả mười phương, không ñâu chướng ngại, vì thế, nên gọi A Di 

 Ðà. 



Tâm yếu của hết thảy chư Phật là ở cả ñây. 



Tâm tính của con người nó yên lặng (là Tịch) mà nó thường soi sáng (là Chiếu). 

Cho  nên  nó  tạo  ra  thể  chất  Quang  Minh  (sáng  láng).  Nay  Phật  ñã  chứng  thực 

ñược  triệt  ñể  cái  thể  chất  vô  lượng  của  tâm  tính,  cho  nên  quang  minh  của  Phật 

cũng vô lượng (sáng khắp cả 10 phương không gian, chẳng biết ñến ñâu là hết). 



Chư Phật, vị nào cũng ñã triệt ñể thực chứng ñược thể chất của tâm tính; quang 

minh của vị nào cũng soi khắp 10 phương, thì vị nào cũng có thể gọi là “vô lượng 

quang”. Nhưng mà trong khi còn tu cái nhân thì nguyện lực của mỗi vị mỗi khác, 

cho nên phải tùy theo cái nhân duyên ấy mà lập ra danh hiệu mỗi vị. 



Phật A Di Ðà khi trước còn là một vị tỳ khưu tên là Pháp Tạng. Ngài ñã phát ra 48 

nguyện, trong ñó có một nguyện là quang minh của Ngài phải thường thường soi 

khắp 10 phương. Nay Ngài ñã thành Phật thì Ngài ñược như nguyện của Ngài. 



Quang  minh  của  Pháp  Thân  rộng  lớn  không  có  bến  bờ,  giới  hạn  nào  cả.  Quang 

minh của Báo Thân cũng cân xứng với tâm tính chân thực. Hai quang minh ấy thì 

vị Phật nào cũng ngang nhau. Nhưng quang minh của Ứng Thân thì có vị soi ñược 

một do tuần (một dặm khối), có vị soi ñược 10 dặm, 100 dặm, 1000 dặm. 



Có vị soi khắp một thế giới, có vị soi ñược 10 thế giới, 100 thế giới, 1000 thế giới. 

Chỉ có Phật A Di Ðà là soi ñược khắp vô lượng thế giới, cho nên ñặc biệt có danh 

hiệu là Vô Lượng Quang (có thế mới là tông Tịnh Ðộ Cực Lạc); nhưng 3 thân của 

Phật  chẳng  phải  một,  chẳng  phải  là  khác  (bất  nhất,  bất  dị),  chỉ  vì  muốn  cho 

chúng sinh ñược ñủ 4 lợi ích mà phân biệt, tạo tác ra làm ba. 



Lại  nên  hiểu  câu:  “Vô  sở  chướng  ngại”  (không  ñâu  chướng  ngại)  là  nói  về  nhân 

dân  có  chướng  ngại  hay  không.  Bởi  vì  những  chúng  sinh  nào  cùng  với  Phật  kết 

duyên thì hết thảy thế gian ở ñấy ñều ñược thấy rõ ràng, không hề chướng ngại 

(Ðừng  hiểu  lầm  rằng  Phật  quang  ñã  soi  khắp  cả  10  phương  thì  chẳng  cần  tụng 

niệm, ai cũng thấy ñược. 



Ý  nói:  Kẻ  nào  có  duyên  với  Phật  thì  Phật  quang  soi  ñến,  mới  thấy  rõ  mà  không 

chướng  ngại; còn kẻ vô duyên thì vẫn chướng  ngại chẳng thấy gì.  Cũng như bài 

dưới nói về nhân dân có duyên với Phật thì sống lâu vô lượng như Phật; còn kẻ vô 

duyên vẫn già, ốm, chết như thường). 



Trang 42 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 



Thích nghĩa thọ mệnh của Phật  





Kinh văn  



 Hán:  Hựu,  Xá  Lợi  Phất!  Bỉ  Phật  thọ  mệnh,  cập  kỳ  nhân  dân  vô  lượng  vô 

 biên a tăng kỳ kiếp, cố danh A Di Ðà. 

  

 Việt: Lại còn ñây nữa Xá Lợi Phất ơi! Phật kia cùng với nhân dân của Ngài, 

 sống lâu vô cùng ñến bao nhiêu kiếp không thể kể xiết. Vì thế nên gọi là 

 A Di Ðà. 



Tâm tính của con người nó soi sáng (là Chiếu) mà nó thường yên lặng (là Tịch), 

cho nên nó tạo thọ mệnh (sống lâu). Nay Phật ñã chứng thực ñược triệt ñể cái thể 

chất vô lượng của tâm tính, cho nên thọ mệnh của Phật cũng vô lượng (sống lâu 

mãi suốt cả 3 thời gian, không biết ñến ngày nào là hết). 



Thọ  mệnh  của  Pháp  Thân  không  có  lúc  bắt  ñầu  (là  vô thủy),  không  có  lúc  cùng 

tận (là vô chung). Thọ mệnh của Báo Thân thì có khởi thủy, mà không có chung 

cùng.  Hai  Thọ  Mệnh ấy, thời  vị  Phật  nào  cũng  giống nhau,  nhưng  thọ  mệnh  của 

Ứng  Thân  thì  phải  tùy  nguyện,  tùy  cơ  của  mỗi  vị  mà  có  dài  ngắn,  chẳng  giống 

nhau. Trong 48 nguyện lớn của Ngài Pháp Tạng, có một nguyện rằng: Thọ mệnh 

của  Phật  và  của  dân  Phật  ñều  phải  vô  lượng.  Nay  Ngài  ñã  thành  Phật  thì  Ngài 

ñược  như  nguyện  của  Ngài,  cho  nên  danh  hiệu  riêng  biệt  của  Ngài  là  Vô  Lượng 

Thọ. 



Chữ “a tăng kỳ” là tiếng Ấn Ðộ, chữ Hán là vô lượng, vô biên, ñều là những danh 

từ số ñếm. Ứng Thân ñây tuy nói là vô lượng (không có hạn lượng) nhưng thực ra 

vẫn có một hạn lượng. Nhưng ñã biết 3 thân của Phật chẳng phải là một, chẳng 

phải là khác nhau (bất nhất, bất dị), thì Ứng Thân của Phật A Di Ðà ñây cũng có 

thể là cái thân sống lâu vô lượng, vô lượng thực! 



Một  chữ  “cập”  là  một  danh  từ,  có  nghĩa  “lược  qua  không  nói  ñến’.  Nghĩa  là:  Ở 

dưới Phật còn có nhiều vị Bồ Tát từ ngôi Ðẳng Giác trở xuống, rồi mới ñến nhân 

dân. 



Một chữ “kỳ” là một danh từ, nghĩa là “ñồng thể”, nghĩa là “thể chất”. Thọ mệnh 

của người dân Phật cũng giống như thể chất thọ mệnh của Phật. 



Vậy ta nên hiểu rằng: Cái danh hiệu A Di Ðà (là Vô Lượng Quang, Vô Lượng Thọ) 

ñều  do  căn  bản  của  chúng  sinh  mà  lập  ra.  Vì  rằng  chúng  sinh  với  Phật  là  bình 

ñẳng ngang nhau, thì mới khiến cho người trì niệm danh hiệu Phật A Di Ðà ñược 

cái  phần  Chiếu  của  tâm  tính  mình  cùng  với  quang  minh  của  Phật  dung  hòa  làm 

một, và ñược thọ mệnh của mình cùng một thể chất với phần Tịch của Phật. 



Lại còn nữa, vì có cái nghĩa Vô Lượng Quang như thế, cho nên những chúng sinh 

nào một  khi mình ñã ñược sinh sang thế giới Cực Lạc  rồi, tức là mình ñược sinh 

vào tất cả các thế giới khác khắp 10 phương trong không gian. Mình ñã ñược thấy 

Phật  A  Di  Ðà  rồi,  tức  là  mình  ñã  ñược  thấy  hết  thảy  chư  Phật.  Mình  ñã  có  bản 

năng ñộ ñược thân mình, tức là mình có khả năng ñộ ñược hết thảy. 



Lại cũng vì có cái nghĩa Vô Lượng Thọ như thế, cho nên người dân ở thế giới Cực 

Lạc ñều là Bồ Tát Nhất Sinh Bổ Xứ, nghĩa là: Chỉ một lần sinh sang ñấy rồi sống 

lâu mãi cho ñến ngày thành Phật, không còn phải sinh ñến lần thứ hai. 



Trang 43 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 



Vậy ta phải biết rằng: Ta rời bỏ cái tâm Vô Lượng Quang Thọ của ta, nó chỉ hiện 

ra  trong  một  niệm  (một  loáng)  thì  ta  chẳng  tìm  ñâu  cho  có  ñược  cái  danh  hiệu 

Phật A Di Ðà. Và ta rời bỏ cái danh hiệu Phật A Di Ðà ra, thì ta cũng chẳng còn có 

cách nào mà chứng thực ñược triệt ñể cái tâm Vô Lượng Quang Thọ của ta, nó chỉ 

hiện ra trong một loáng. 



Tôi  cầu  nguyện  các  ngài  nên  hiểu  sâu  xa  hai  nghĩa  ấy,  tôi  cầu  nguyện  các  ngài 

nên nghĩ sâu xa hai nghĩa ấy! 



Ðoạn văn kinh dưới ñây là Phật Thích Ca thích nghĩa ñức Giáo Chủ ở Cực Lạc và 

các bạn của Giáo Chủ, và cũng là thích nghĩa một câu “kim hiện tại thuyết pháp” 

ở trong phần Biệt Tự. 





Kinh văn (nói về Giáo Chủ) 



 Hán: Xá Lợi Phất! A Di Ðà Phật thành Phật dĩ lai ư kim thập kiếp. 

  

 Việt: Xá Lợi Phất ơi! Phật A Di Ðà thành Phật ñến nay mới có mười kiếp. 



Ðoạn này là nói ñức Giáo Chủ ở thế giới Cực Lạc tu ñã thành Phật. 



Nhưng nói về Pháp Thân Phật thì không có nghĩa “thành” và không có nghĩa “bất 

thành”,  thời  chẳng  nên  bàn  ñến  kiếp  số.  Còn  nói  về  Báo  Thân  Phật  thì  khi  nào 

nhân tu ñã tròn, quả tu ñã mãn thì gọi là “Thành”. Về Ứng Thân Phật thì mỗi khi 

có chúng sinh mà thị hiện sinh ra, thì gọi là “Thành”. Về hai thân này, ñều có thể 

bàn ñến kiếp số. 



Trái lại, khi nói Pháp Thân Phật, phải nhờ có ñức tu mới hiển lộ ra ñược, thì cũng 

có thể nói là “thành” ñược, và cũng có thể nói là “thành” từ kiếp nào. Lại, khi nói 

Báo  Thân  Phật  là  thân  có  sẵn,  không  phải  là  mới  tu  ñược,  với  Ứng  Thân  Phật 

giống  như  bóng  trăng  in  xuống  lòng  sông,  thì  cũng  không  có  nghĩa  “thành”  và 

không  có  nghĩa  “bất  thành”  thì  cũng  chẳng  nên  bàn  ñến  kiếp  số,  là  thành  ñược 

mấy kiếp rồi. 



Chỉ có ñiều mỗi khi chư Phật thành ñạo thì vị nào cũng có 2 phần: phần Bản và 

phần Tích (Bản là căn bản, cội gốc; Tích là hình tích, dấu vết). 



Về phần Bản thì chẳng thể nào mà suy lường ñược; nay hãy ñem phần Tích của 

Phật A Di Ðà thị hiện là “thành Phật” ở cõi Cực Lạc mà nói, thì ba thân của Phật, 

một  thân  ñã  thành  là  cả  ba  thân  cùng  thành,  nhưng  cũng  vẫn  hàm  cái  nghĩa 

“chẳng phải thành, chẳng phải bất thành” mà tạm nói là “thành” vậy(11). 



Lại  nữa,  thọ  mệnh  của  Phật  A  Di  Ðà  là  vô  lượng,  sống  mãi  không  có  hạn  lượng 

nào cả, thế mà tính ra Ngài thành Phật ñến nay mới có 10 kiếp (mỗi kiếp ở ñây là 

16,800.000  năm)  mà  hiện  bây  giờ  Ngài  ñang  nói  pháp,  thế  là  cái  thời  gian  của 

Ngài thành Phật chính  chưa ñược một  nửa.  Chính ý Phật  Thích  Ca muốn khuyên 

tất  cả  các  chúng  sinh  trong  ba  ñời  nên  cấp  tốc  cầu  ñi  sinh  sang  ñấy,  ñược  thọ 

mạng giống như Phật thì chỉ một lần sinh sang ñấy là thành Phật. 





Kinh văn (nói về các bạn)  



 Hán: Hựu Xá Lợi Phất! Bỉ Phật hữu vô lượng vô biên Thanh Văn ñệ tử giai 

 A La Hán, phi thị toán số chi sở năng tri; chư Bồ Tát chúng diệc phục như 

 thị. 

  

Trang 44 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 



 Việt: Lại còn ñây nữa! Xá Lợi Phất ơi! Phật kia có nhiều ñệ tử Thanh Văn, 

 toàn A La Hán, nhiều lắm không thể ñếm mà biết ñược; các vị Bồ Tát cũng 

 ñông như thế. 



Thực  ra  thì  các  bậc  Ðịnh  Tính  Nhị  Thừa(12)  ở  các  thế  giới  khác  chẳng  ñược  sinh 

sang cõi kia ñâu. Chỉ có vị nào trước ñã quen tu tập hạnh Tiểu Thừa mà lúc lâm 

chung  (sắp  chết),  biết  hồi  hướng  về  tâm  Bồ  Ðề,  phát  ra  lời  thệ  nguyện  của  Ðại 

Thừa thì mới ñược sinh. Khi ñã ñược sinh sang Cực Lạc rồi, Phật sẽ tùy cơ mà nói 

pháp cho  nghe,  khiến  cho  ñoạn trừ  ñược Kiến  hoặc  (tà kiến) và  Tư  hoặc (tham, 

sân, si, mạn, nghi) thì gọi là A La Hán, giống như các vị Bồ Tát ở ngôi thứ bảy về 

Biệt  Giáo  môn,  ñã  ñoạn  hết  Kiến  hoặc  và  Tư  hoặc  rồi,  chứ  chẳng  phải  thực  là 

Thanh Văn ñâu. Bởi vì những người tu về 2 giáo môn: Tạng Giáo và Thông Giáo 

thì chẳng ñược nghe nói ñến danh hiệu Phật ở thế giới khác; mà nay những người 

ñược  nghe  danh  hiệu  Phật  A  Di  Ðà  ñã  có  tâm  Tín  Nguyện  vãng  sinh,  thì  ñều  là 

người có căn có thuộc về 2 giáo môn Biệt Giáo và Viên Giáo cả. 





Kinh văn (nói về kết thị)  



 Hán:  Xá  Lợi  Phất!  Bỉ  Phật  quốc  ñộ  thành  tựu  như  thị  công  ñức  trang 

 nghiêm. 

  

 Việt:  Xá  Lợi  Phất  này!  Cõi  nước  Phật  kia  chỉ  lấy  công  ñức  mà  tạo  thành 

 ñược trang nghiêm thế ñấy. 



(Mỗi một ñoạn, Phật Thích Ca nói xong, Phật lại kết thị một lần - Lần này, lần thứ 

tư và lần cuối - Phật cố ý nói ñi, nói lại mãi ñể mọi người nghe, tin sâu và chắc!!). 



Cả Phật và ñệ tử Phật là các vị Thanh Văn và Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc ñều nhờ 

những “cái nhân tu: chí nguyện và thực hành” của Phật A Di Ðà ñã tạo thành; mà 

cũng  là  những  “cái  quả:  một  quả  ñã  thành,  hết  thảy  quả  ñều  thành”.  Vậy  thì 

Phật, Bồ Tát và Thanh Văn, mỗi người ai ai cũng thấy mình là “phi tự, phi tha, tự-

tha bất nhị” (chẳng phải mình, chẳng phải người khác; cả mình và người khác mà 

chẳng  phải  là  hai).  Cho  nên  nói  rằng:  “Ðã  thành  tựu  ñược  cái  công  ñức  trang 

nghiêm như thế” là cốt ý khiến người nào có tâm Tín, Nguyện trì niệm danh hiệu 

Phật thì mỗi một niệm, niệm nào cũng sẽ ñược thành tựu như thế cả(13)  (từ ñây 

trở  lên  trên,  trùng  trùng  ñiệp  ñiệp  vô  cùng  cực,  nói  mãi  về  công  ñức  trang 

nghiêm, ñều tổng quy vào một cùng cực, là một tiếng “Nam Mô A Di Ðà Phật” là 

danh hiệu Phật). 



Chính Tông có ba phần, phần thứ nhất: giãi bày rất rộng quả y báo và quả chính 

báo rất mầu nhiệm ở quả ñất bên kia ñể khải tín (mở lòng tin) ñến ñây là hết. 





2. Phát nguyện  



Dưới  ñây  là  phần  Chính  Tông  thứ  hai:  “Ðặc  biệt  khuyên  chúng  sinh  nên  cầu  ñi 

sinh vào quả ñất ấy ñể cho chúng sinh phát nguyện” (phát khởi chí nguyện bằng 

lời thề nguyền). 



Ðoạn văn kinh này có 2 ý nghĩa: Một là yết thị cho thấy rõ cái Nhân và cái Duyên 

trên  hết.  Hai  là  ñặc  biệt  khuyên  ñi  sinh  sống  ở  Tịnh  Ðộ,  nơi  trong  sạch  hơn  hết 

(Bài  này  quan  hệ  rất  lớn  cho  người  tu).  Vì  rằng  ñược  mang  cả  ác  nghiệp  mà  ñi 

sinh sống ở ñấy, ñược rẽ ngang ra khỏi Tam Giới, ñược sinh sống ở cõi Ðồng Cư 

mà có ñủ 4 Tịnh Ðộ, ñược Phật mở cho nghe Pháp luân của cả 4 giáo môn, ñược 

làm thân chúng sinh sống  ở 4  Tịnh  Ðộ  hoàn toàn, ñược thấy ñủ cả 3  thân Phật, 

ñược  chứng  ñủ  3  ngôi  Bất  Thoái,  ñược  làm  người  chỉ  một  lần  sinh  sang  ñấy  là 

Trang 45 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 



thành  Phật.  Như  thế  là  bao  nhiêu  công  ñức  tuyệt  vời  hơn  hết,  hoàn  toàn  ở  cả 

trong bài này, Phật ñã chỉ ñiểm, yết thị cho thấy rõ thì mình nên nghiên cứu cho 

thực kỹ càng, chính ñáng. 





Kinh văn (nói về cái nhân và cái duyên trên hết)  



 Hán: Hựu Xá Lợi Phất! Cực Lạc quốc ñộ chúng sinh sinh giả, giai thị A Bệ 

 Bạt Trí, kỳ trung ña hữu Nhất Sinh Bổ Xứ, kỳ số thậm ña, phi thị toán số 

 sở năng tri chi, ñản khả dĩ vô lượng vô biên a tăng kỳ thuyết. 

  

 Việt: Lại còn ñây nữa, Xá Lợi Phất ơi! Cõi nước Cực Lạc, chúng sinh (vừa 

 sinh) sang ñấy ñều là những (ba) bậc A Bệ Bạt Trí, trong có nhiều vị Nhất 

 Sinh Bổ Xứ số sinh sang ñấy, rất nhiều không thể ñếm mà biết ñược; chỉ 

 có thể nói là nhiều vô số, vô lượng, vô biên. 



Chữ  “A  Bệ  Bạt  Trí”  nguyên  tiếng  Ấn  Ðộ  ñọc  là  Avaivarti,  chữ  Hán  là  Bất  Thoái 

(chẳng lùi xuống), có 3 nghĩa:  



1.  Vị bất thoái: ñã dự vào ñịa vị Tứ Thánh rồi, chẳng sa ñọa xuống ñịa vị Lục 

Phàm nữa. 



2.  Hạnh  bất  thoái:  ñã  tu  hạnh  Bồ  Tát  thường  hóa  ñộ  chúng  sinh,  chẳng  sa 

ñọa xuống ñịa vị Nhị Thừa nữa. 



3.  Niệm  bất  thoái:  tâm  tâm  niệm  niệm,  giờ  phút  nào  cũng  như  giòng  nước 

chảy vào bể Tát Bà Nhã (bể Nhất Thiết Trí). 



Nếu ñem so sánh với người tu ñược ngôi Bất Thoái ở quả ñất này thì quả thứ nhất 

của Tạng Giáo, ngôi Ðịa thứ nhất của Thông Giáo, ngôi Trụ thứ bảy của Biệt Giáo 

và ngôi Trụ(14) thứ nhất của Viên Giáo ñều gọi là Vị Bất Thoái. 



Các vị Bồ Tát của Thông Giáo, ngôi Hạnh thứ mười của Biệt Giáo và ngôi Tín thứ 

mười của Viên Giáo ñều gọi là Hạnh Bất Thoái. 



Ngôi  Ðịa  thứ  nhất  của  Biệt  Giáo  và  ngôi  Trụ  thứ  nhất  của  Viên  Giáo  ñều  gọi  là 

Niệm Bất Thoái. 



Nay ở Tịnh Ðộ thì  những người phạm tội ngũ  nghịch, thập ác, mỗi ngày chí tâm 

niệm  10  tiếng  “Nam  Mô  A  Di  Ðà  Phật”  cho  ñến  lúc  sắp  chết,  ñã  thành  công  thì 

ñược mang cả ác nghiệp mà ñi sinh vào phẩm Hạ Hạ ở cõi Ðồng Cư, cũng ñã ñược 

ở 3 ngôi Bất Thoái. 



Nhưng  theo  ñường  lối  của  các  giáo  môn  thì  nếu  là  phàm  phu  (lục  phàm),  thời 

chẳng  phải  ngang  hàng  ñược  với  quả  thứ  nhất  của  Tạng  Giáo.  Nếu  là  bậc  Nhị 

Thừa  thời  chẳng  phải  ngang  hàng  với  bậc  Bồ  Tát.  Nếu  là  tính  dị  sinh  (tính  lục 

phàm) thời chẳng phải ngang hàng với tính ñồng sinh (tính tứ thánh). Lại nữa, ở 

ngôi  Niệm  Bất  Thoái  thì  chẳng  còn  là  loài  dị  sinh  nữa  (loài  phàm  phu).  Ở  ngôi 

Hạnh Bất Thoái thì chẳng phải là bậc mới thấy ñạo. Ở ngôi Vị Bất Thoái thì chẳng 

phải  là  người  dân.  Ở  ngôi  dưới  mà  nói  vượt  lên  ngôi  trên  thì  thành  tội  ñại  vọng 

ngữ. Có tiến bước sang ngôi mới thì mới bỏ ñược cái tên gọi ở ngôi cũ. 



Chỉ có người tu Tịnh Ðộ ở cõi Ðồng Cư bên Cực Lạc thì không thế. Hết thảy (các 

ngôi) ñều chẳng phải; hết thảy (các ngôi) ñều phải(15). Tông Tịnh Ðộ Cực Lạc phải 

ñúng như thế. Các cõi Phật khác ở khắp 10 phương ñều không có danh tướng như 

thế,  không  có  ñịa  vị  như  thế,  không  có  pháp  môn  như  thế.  Nếu  chẳng  có  sự 

chứng  thực  ñược  tâm  tính  ñến  cực  ñiểm,  chẳng  có  công  tu  trì  niệm  danh  hiệu 

Trang 46 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 



Phật,  chẳng  có  nguyện  lớn  của  Phật  A  Di  Ðà,  thì  làm  gì  có  ñược  những  danh 

tướng, ñịa vị, pháp môn lạ như thế! 



Chữ “nhất sinh bổ xứ” là một tên riêng của một bậc Bồ Tát ngang hàng với Bồ Tát 

Di Lặc, Bồ Tát Quán Thế Âm, nghĩa là vị ấy chỉ một lần sinh ở ñấy là ñược lên bổ 

lên  ngôi  Phật.  Thế  thì  người  dân  ở  Cực  Lạc,  hết  thảy  ñều  là  “người  nhất  sinh 

thành  Phật”,  người  nào  cũng  quyết  là  thực  chứng  ngôi  “nhất  sinh  bổ  xứ”.  Cho 

nên, Phật Thích Ca nói rằng: “Trong số những người sinh sang ñấy, có rất nhiều 

người thượng thiện nhân như thế, chẳng khá ñếm mà biết ñược”. 



Lại nữa, các thời kỳ giáo hóa trong một ñời của ñức Thích Ca, chỉ có một thời kỳ 

nói kinh Hoa Nghiêm là nói rõ cái nghĩa “nhất sinh viên mãn”(16), thế mà cái mầm 

nhân ñể tạo ra cái quả “nhất sinh viên mãn” thì lại chính là 10 nguyện lớn ở trong 

phẩm  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện,  là  phẩm  cuối  của  bộ  kinh  ấy,  mà  rút  lại  là  chỉ 

ñường  cho  người  ta tu  về  cõi  An  Dưỡng  (là  cõi  Cực  Lạc Tây  Phương).  Vả  chăng, 

Ngài Phổ Hiền cũng ñem phép tu Tịnh Ðộ này mà khuyến tiến các vị Tăng chúng 

ở hải hội Hoa Tạng. 



Than ôi!  Cái  lệ  kẻ phàm phu  lên ngôi Bổ  Xứ là một khởi xướng luận bàn  lạ lắm, 

cao lắm, chẳng thể suy lường ñược, là phép dạy tu trong kinh Hoa Nghiêm, lại ở 

ngay trong bộ kinh này, thế mà thiên hạ xưa nay tin thì ít, nghi thì nhiều, lời càng 

rậm, nghĩa càng tối; vậy tôi chỉ còn một cách là mổ tim, vẩy máu ra ñể các ngài 

rõ mà thôi. Không còn có cách nào hơn nữa. 





Kinh văn (ñặc biệt khuyên người ñi sinh sống ở Tịnh Ðộ) 



 Hán: Xá Lợi Phất! (như thượng vô thượng ñại sự nhân duyên) chúng sinh 

 (hạnh  ñắc)  văn  giả,  ưng  ñương  phát  nguyện  nguyện  sinh  bỉ  quốc,  sở  dĩ 

 giả  hà?  Ðắc  dữ  như  thị  (bất  khả  toán  số  Nhất  Sinh  Bổ  Xứ)  chư  thượng 

 thiên câu hội nhất xứ. 

  

 Việt: Xá Lợi Phất ơi! Chúng sinh nghe rồi (may mà ñược nghe những nhân 

 duyên  của  một  ñại  sự  như  trên  kia)  thì  nên  phát  nguyện,  nguyện  sinh 

 sang ñấy. Là vì làm sao? Vì sinh sang ñấy ñược cùng các vị (các vị Nhất 

 Sinh  Bổ  Xứ  nhiều  lắm  chẳng  thể  ñếm  ñược)  thượng  thiện  như  thế  cùng 

 họp một nơi. 



Bài trước nói có nhiều các vị A La Hán và Bồ Tát thì chỉ có thể gọi là Thiện Nhân, 

bài này nói toàn các vị Nhất Sinh Bổ Xứ, ñã lên tới ñịa vị trồng nhân tới cực ñiểm 

rồi, cho nên ñược gọi là “thượng thiện nhân”. Số ấy rất nhiều, cho nên nói là “chư 

thượng thiện nhân”. 



Chữ  “câu  hội  nhất  xứ”  (cùng  họp  một  nơi)  thì  cũng  như  nói:  “Phàm  thánh  ñồng 

cư”  (phàm  và  thành  cùng  ở  với  nhau).  Nhưng  nói  về  những  chỗ  Ðồng  Cư  tầm 

thường thì có khi là các vị Thánh thực vì kiếp trước có nghiệp ác mà phải ở cùng; 

có  khi là  các vị  Thánh  quyền giả,  chỉ vì  chí  nguyện  ñại  từ bi  mà phải ở  cùng.  Vì 

thế mà những phàm phu mới ñược cùng với các vị thánh nhân ấy cùng ở một chỗ. 

Nhưng  ñến  khi  các  vị  Thực  Thánh  ñã  trọn  ñời,  các  vị  Quyền  Thánh  ñã  hết  cơ 

duyên  thì  kẻ  lên,  người  xuống  lại  cách  nhau  xa,  kẻ  khổ  người  vui  lại  khác  nhau 

hẳn.  Như  thế  thì  chỉ  giả  tạm  ñồng  cư  (mau  chóng  như  lửa  ñá,  sáng  ñiện),  chứ 

chẳng phải là rốt ráo ñồng cư. 



Lại nữa, ở trong trời ñất này, người ñược thấy, ñược nghe các thánh rất ít; may 

mà ñược thấy, nghe các Ngài, nhưng ñược thân cận ở luôn với các Ngài thì lại ít 

lắm. 



Trang 47 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 



Lại nữa, khi Phật tại thế, các vị thánh nhân tuy có nhiều như ngọc báu, như ñiềm 

lành, nhưng cũng chẳng làm gì có nhiều ở khắp cả nước như các vì sao, như hạt 

bụi nhỏ. 



Lại  nữa,  chỗ  ở  với  các  Ngài  tuy  là  ñồng,  mà  việc  các  Ngài  ñang  làm  và  ñã  làm 

xong thì chẳng ñồng tí nào. 



Ngày nay, chúng ta cùng tu một Tịnh nghiệp (nghiệp niệm Phật) là nghiệp vô lậu 

bất  tư  nghì  (là  nghiệp  không  có  phiền  não  tham,  sân,  si,  mạn,  nghi,  tà  kiến;  là 

nghiệp  có  nhiều  thiện  căn  làm  nhân,  có  nhiều  phúc  ñức  làm  duyên),  tu  một 

nghiệp ấy mà cảm ứng, cùng ñược hội họp với nhau một nơi (ở cõi Tịnh Ðộ Ðồng 

Cư bên Cực Lạc), cùng làm thầy, làm bạn, như anh, như em với nhau, cùng diệt 

hết vô minh, cùng lên ngôi Diệu Giác. Thế là kẻ chúng sinh phàm phu hạ liệt mà 

ñã ñược ở trong hàng Niệm Bất Thoái rồi, thì là ñã vượt ñược lên trên hết 41 ngôi 

Bồ Tát còn ở ñịa vị trồng nhân. Vậy nếu bảo: Mình là phàm phu thì phàm phu này 

chẳng  phải  ñi  làm  các  các  loài  dị  sinh  nữa,  mà  hẳn  ñược  bổ  lên  ngôi  Phật  như 

Ngài Quán Thế Âm, Ngài Ðại Thế Chí không khác. Nếu bảo: Mình ñã là ngôi Nhất 

Sinh Bổ Xứ rồi mà vẫn mang cái tên gọi là phàm phu cũng ñược, chẳng cần phải 

mang cái tên là Ðẳng Giác Bồ Tát. 



Tất cả những lạ lùng như thế (thế mới là tông Tịnh Ðộ Cực Lạc) thì các giáo môn 

khác  ñều  chẳng  thể  có  ñược,  các  cõi  Phật  khác ñều  chẳng sánh  kịp.  Vậy  ta  nên 

biết  cái  nhân  duyên  ñại  sự  của  loài  người  chúng  ta,  là  cái  “cửa  ải”  ñi  sang  cõi 

Ðồng Cư, một cửa ải rất khó lòng ñi thoát ñược (câu này rất thiết thực). Chỉ có cõi 

Ðồng  Cư  ở  Cực  Lạc  là  vượt  lên  trên  hết  các  cõi  Ðồng  Cư  khác  ở  khắp  mười 

phương. 



Ta có hiểu suốt ñược như thế thì mới tin sâu ñược sức mạnh của lời nguyện Phật 

A Di Ðà; có tin sâu ñược sức Phật mới tin sâu ñược công ñức của danh hiệu Phật; 

có tin sâu ñược việc trì niệm danh hiệu Phật mới tin sâu ñược cái tâm tính của con 

người ta nó vốn là cái chẳng khá nghĩ, chẳng khá bàn. Có ñủ mọi cái tin sâu như 

thế mới phát ra ñược thệ nguyện lớn lao. 



Trong bài này có hai chữ “ưng ñương” (phải nên) tức là chỉ vào hai chữ “thâm tín” 

(tin sâu). Vậy thâm tín với phát nguyện tức là tâm vô thượng Bồ Ðề ñấy. Hợp hai 

cái Tín và Nguyện ấy lại, ñích là cái kim chỉ nam ñưa mình ñi sinh sống ở nơi “rất 

trong sạch”, nơi Tịnh Ðộ. 



Bởi ñó mà việc trì niệm danh hiệu Phật mới là việc tu hành chính ñáng, nếu Tín và 

Nguyện  của  mình  rất  kiên  cố  thì  lúc  lâm  chung  (sắp  chết),  chỉ  10  niệm  hoặc  1 

niệm cũng quyết ñịnh ñược sinh sang Tịnh Ðộ. 



Còn như người ñã không có Tín và Nguyện thì chỉ có ñem danh hiệu Phật ra mà 

niệm  luôn  luôn, khít khìn khịt giống như một  bức tường vàng, vách sắt, gió thổi 

chẳng  vào,  mưa  hắt  chẳng  ướt,  thì  người  ấy  cũng  chẳng  có  lý  gì  mà  ñược  vãng 

sinh(17). 



Người tu cái “nghiệp trong sạch” (là Tịnh nghiệp) mà không biết những nghĩa này 

thì  chẳng  có  kết  quả.  Kinh  Ðại  Bản  A  Di  Ðà  cũng  lấy  việc  “phát  Bồ  Ðề  nguyện” 

làm thiết yếu, chính là giống với bài này cùng một nghĩa. 





3. Lập Hạnh  



Dưới ñây là phần Chính Tông thứ ba: Chính bảo người tu phải chấp trì danh hiệu 

(là niệm Phật) ñể lập hạnh (là lập hạnh tu). 



Trang 48 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 



Ðoạn văn kinh này có ý nghĩa: một là chính bảo cho thấy rõ cái nhân trên hết và 

cái quả trên hết. Hai là “trùng khuyến” (khuyên thêm một lần nữa). 





Kinh văn (nói về cái nhân trên hết và cái quả trên hết)  



 Hán:  Xá  Lợi  Phất!  Bất  khả  dĩ  thiểu  thiện  căn,  phúc  ñức  nhân  duyên  ñắc 

 sinh  bỉ  quốc.  Xá  Lợi  Phất!  Nhược  hữu  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân,  văn 

 thuyết A Di Ðà Phật, chấp trì danh hiệu, nhược nhất nhật, nhược nhị nhật, 

 nhược  tam  nhật,  nhược  tứ  nhật,  nhược  ngũ  nhật,  nhược  lục  nhật,  nhược 

 thất nhật, nhất tâm bất loạn, kỳ nhân lâm mạng chung thời, A Di Ðà Phật 

 dữ  chư  thánh  chúng  hiện  tại  kỳ  tiền;  thị  nhân  chung  thời  tâm  bất  ñiên 

 ñảo, tức ñắc vãng sinh A Di Ðà Phật Cực Lạc quốc ñộ. 

  

 Việt:  Xá  Lợi  Phất  ơi!  Chẳng  khá  thể  nào  lấy  ít  thiện  căn,  phúc  ñức  nhân 

 duyên mà ñược sinh sang bên nước kia ñâu! Xá Lợi Phất này, nếu có thiện 

 nam  hay  là  thiện  nữ  mà  ñược  nghe  nói  Phật  A  Di  Ðà,  rồi  nhớ  ngay  lấy 

 danh hiệu của Ngài, niệm trong một ngày, hai là hai ngày, hai là ba ngày, 

 hai là bốn ngày, hai là năm ngày, sáu ngày, bảy ngày, niệm kỳ cho thành 

 một  người  nhất  tâm,  không  còn  loạn  tưởng,  thế là  người  ấy  khi nào  lâm 

 chung,  Phật  A  Di  Ðà  cùng  chư  thánh  chúng  hiện  ra  trước  mặt;  người  ấy 

 lúc chết, tâm không ñiên ñảo, tức là ñược sinh sang nước Cực Lạc, Phật A 

 Di Ðà. 



Chính  cái  tâm  ñạo  Bồ  Ðề  là  thiện  căn  (gốc  lành),  nó  là  cái  Nhân  thân  thiết  của 

mình. Còn các phép tu như Bố Thí, Trì Giới, Thiền Ðịnh v.v… ñều là phúc ñức, tức 

là những cái Duyên trợ giúp cho tâm ñạo ấy nẩy nở ra. 



Các  vị  tu  Thanh  Văn  và  Duyên  Giác  (là  Tiểu  Thừa)  thì  thiện  căn  Bồ  Ðề  của  các 

Ngài ít lắm. Các vị tu ở cõi Nhân và cõi Thiên, tu các phúc nghiệp hữu lậu (là còn 

có ñủ cả mọi phiền não: tham, sân, si, mạn, nghi, tà kiến) thì phúc ñức của các 

Ngài cũng ít lắm. Các Ngài ñều chẳng thể sinh sống ở Tịnh Ðộ ñược. 



Chỉ  có  người  Tín,  Nguyện,  trì  niệm danh  hiệu  Phật  thì mỗi  một  tiếng  niệm Phật, 

tiếng  nào  cũng  ñầy  ñủ  thiện  căn  rất  nhiều,  phúc  ñức  rất  nhiều.  Nói  ngay  người 

niệm Phật mà tâm còn tán loạn, thế mà phúc ñức và thiện căn cũng ñã nhiều vô 

lượng,  huống  chi  là  người  niệm  Phật  nhất  tâm  bất  loạn,  thì  nhiều  biết  là  dường 

nào? 



Thế cho nên tâm người niệm Phật cảm ñộng ñến tâm Phật. Tâm Phật ứng hợp với 

tâm người, hai ñường giao chập với nhau thành một vẻ, giống như lấy bàn in, in 

thành nét ñẹp rồi thì bỏ bàn in ñi. Như thế thì Phật A Di Ðà và các thánh chúng, 

tuy tâm các Ngài chẳng ở ñâu lại, mà chính thân các Ngài có lại thực, cúi xuống 

tiếp dẫn mình. Người tu tịnh nghiệp tâm mình cũng chẳng ñi ñâu, mà chính thân 

mình có ñi thật, mang thể chất mình gửi trong hoa sen báu. 



Trong ñoạn văn này, Phật Thích Ca nói: Nếu có thiện nam tử hay là thiện nữ nhân 

niệm Phật thì hạng người nào mới ñược là thiện nam, thiện nữ? Bất luận là hạng 

người nào, người tại gia, người xuất gia, người sang, người hèn, người trẻ, người 

trong sáu ngả: thiên, nhân, a tu la, súc sinh, ngạ quỷ, ñịa ngục; người trong bốn 

loại chúng: noãn sinh, thai sinh, thấp sinh, hóa sinh, bất luận là hạng người nào, 

miễn  là  người ñược nghe danh  hiệu Phật  A Di  Ðà, tức là cái quả “thiện căn” của 

người ấy trồng từ nhiều kiếp trước, nay ñã thành, ñã chín, thì nhữngngười ấy dù 

có phạm tội Ngũ Nghịch, Thập Ác cũng ñều ñược gọi là “thiện”. 



A Di Ðà Phật là một danh hiệu lớn lao, gồm có vạn công ñức, niệm danh hiệu ấy 

ñể  vời  công  ñức  ñến  với  mình  thì  công  ñức  nào  cũng  phải  ñến  hết  (câu  này  rất 

Trang 49 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 



viên  mãn).  Cho  nên  lấy  ngay  cái  việc  trì  niệm  danh  hiệu  Phật  làm  một  việc  tu 

hành  thật  chính  ñáng,  bất  tất  phải  xen  lẫn  vào  những  phép  tu  Quán  Tưởng  và 

phép  tu  Thiền  Tham  Cứu.  Phép  tu  Trì  Niệm  Danh  Hiệu  Phật  là  một  phép  tu  rất 

giản dị, rất thẳng mau lắm rồi. 



Nghe  danh  hiệu  Phật  rồi  mà  Tin,  Tin  rồi  mà  phát  Nguyện  thì  mới  chịu  chấp  trì. 

Những  người  chẳng  có  Tín,  chẳng  có  Nguyện  thời  tuy  có  ñược  nghe,  cũng  như 

người chẳng ñược nghe. Mặc dầu cái nghe ấy ñược là cái mầm thiện căn về nhiều 

kiếp sau này, nhưng bây giờ chẳng gọi ñược là Văn Tuệ (là trí tuệ nghe). 



“Chấp trì” thời phải có nghĩa là: Luôn luôn tụng niệm, niệm nào cũng phải nhớ lấy 

danh hiệu Phật A Di Ðà, thế cho nên Chấp Trì chính là Tư Tuệ (trí tuệ suy nghĩ). 

Nhưng có hai lối Chấp Trì là Sự Trì và Lý Trì (nghĩa này ñính chính nhiều sai lầm 

từ lâu):  



1.  Người  Sự  Trì  là  người  tin  có  Phật  A  Di  Ðà  ở  Tây  Phương  thực  sự,  nhưng  mà 

chưa  hiểu  ñược  suốt  như  thế  nào  là  “tâm  mình  tạo  tác  ra  Phật,  tâm  mình 

chính là Phật”; chỉ có cái tâm quyết chí phát nguyện cầu sinh sống ở Tịnh Ðộ 

thôi, cho nên lúc nào cũng như con thơ nhớ mẹ, không lúc nào tạm quên. 



2.  Người Lý Trì là người tin rằng Phật A Di Ðà ở Tây Phương là Phật ñã sẵn có ở 

trong  tâm  mình,  là  Phật  do  tâm  mình(18)  tạo  ra,  thì  mình  lấy  ngay  cái  danh 

hiệu Phật lớn lao sẵn có ở trong tâm mình và do tâm mình tạo ra ấy làm cảnh 

giới buộc tâm mình vào ñấy, khiến cho nó chớ tạm quên (tuy là Lý Trì mà vẫn 

chẳng bỏ Sự Trì). 



Trong  bài  này  nói  rằng:  Chấp  trì  danh  hiệu  Phật  A  Di  Ðà  từ  1  ngày  cho  ñến  7 

ngày là một thời kỳ phải làm cho xong việc, nghĩa là phải làm cho kỳ ñược “nhất 

tâm bất loạn”. 



Người  lợi  căn  niệm  Phật  trong  1  ngày  ñã  ñược  bất  loạn,  người  ñộn  căn  phải  7 

ngày mới ñược bất loạn. Còn người trung căn thì không nhất ñịnh, hoặc 2 ngày, 

hoặc 3, 4, 5, 6 ngày mới ñược bất loạn (Ðây là một phương pháp ñịnh kỳ tu của 

người mới học. Nếu là người hạ căn thì có khi ñến bao nhiêu lần 7 ngày vẫn chưa 

ñược, nhưng cũng là một phương pháp ñể tùy ý mình quyết ñịnh lấy kỳ hạn). 



Lại có một nghĩa nữa. Người lợi căn giữ luôn ñược 7 ngày tâm chẳng loạn; người 

ñộn căn chỉ giữ ñược một ngày thôi. Còn người trung căn thì không nhất ñịnh, có 

người giữ ñược 6 ngày, có người giữ ñược hoặc 5, hoặc 4, hoặc 3, hoặc 2 ngày mà 

thôi  (Ðây  là  một  phương  pháp  luyện  tập  của  người  tu  học  ñã  lâu  ngày.  Nếu  là 

trung căn hay hạ căn thì phải có nhiều lần 7 ngày rồi cũng ñược). 



Tu  ñược  Nhất  Tâm  cũng  có  2  lối:  Sự  nhất  tâm  và  Lý  nhất  tâm  (nghĩa  này  ñính 

chính những sai lầm ñã lâu nay). 



1. Bất luận là người Sự Trì hay người Lý Trì, hễ mà trì ñến ngày ñã phục trừ ñược 

mọi phiền não: tham, sân, si, mạn, nghi, tà kiến, cho ñến ngày diệt ñược hết hẳn 

cả Kiến Hoặc và Tư Hoặc thì cả 2 người ñều là Sự Nhất Tâm. 



2 Bất luận là người Sự Trì hay người Lý Trì, hễ mà trì ñến ngày tâm mình mở ra, 

mình thấy ñược Phật của tâm tính mình thì cả hai người ñều ñược Lý Nhất Tâm. 



Sự  Nhất  Tâm  thì  chẳng  bị  Kiến  Hoặc  và  Tư  Hoặc nó  làm rối loạn  (ñoạn  văn này 

mỗi chữ nó nghe kêu như một ñiệu âm nhạc). Lý Nhất Tâm thì chẳng bị những tà 

thuyết nhị biên(19) nó làm rối loạn, ñó tức là trí huệ tu hành. 



Trang 50 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 



Tâm mình chẳng bị Kiến và Tư làm rối loạn cho nên mình cảm thấy thân biến hóa 

của  Phật  và  các  vị  thánh  chúng  hiện  ra  trước  mắt;  khi  ấy,  tâm  mình  chẳng  còn 

biến khởi ra ba cảnh vật ñiên ñảo,  là cảnh vật  Dục Giới,  Sắc Giới,  Vô Sắc Giới ở 

trong thế giới Ta Bà này nữa, mà mình ñược ñi sinh sống ở cõi Ðồng Cư hoặc cõi 

Phương Tiện ở bên thế giới Cực Lạc. 



Tâm mình chẳng bị tà thuyết  nhị biên  làm rối  loạn cho nên mình cảm thấy thân 

Thụ  Dụng  của  Phật  và  các  vị  thánh  chúng  hiện  ra  trước  mắt,  khi  ấy  tâm  mình 

chẳng  biến  khởi  ra  hai  cảnh  vật ñiên  ñảo  tà  kiến  là cảnh  vật  sinh,  lão,  bệnh,  tử 

của phàm phu và cảnh vật trầm không Niết Bàn của Tiểu Thừa, mà mình ñược ñi 

sinh  sống  ở  cõi  Thực  Báo  Trang  Nghiêm  hoặc  cõi  Thường  Tịch  Quang  ở  bên  thế 

giới Cực Lạc. 



Vậy nên biết phép tu Chấp Trì Danh Hiệu này ñã giản dị, mau lẹ, mà vẫn là phép 

tu  rất  siêu  ñốn,  rất  viên  mãn,  vì  rằng  mỗi  tiếng  niệm  Phật  cuả  mình,  tiếng  nào 

mình cũng ñã là Phật rồi. Cho nên chẳng cần ñến phép tu tham cứu Thiền Tông, 

ñương  khi  mình  niệm  Phật,  tâm  mình  tròn  ñầy,  sáng  suốt  lắm  rồi,  chẳng  còn 

thiếu  sót  một  ly,  dù  là  người  Thượng  Thượng  căn  cũng  chẳng  thể  vượt  hơn  lên 

trên  mình  ñược,  mà  người  Hạ  Hạ  căn  thì  cũng  có  thể  lên  tới  bằng  mình  ñược 

(cũng chỉ vì mỗi niệm của mình, niệm nào mình cũng ñã là Phật rồi). 



Nhưng thân Phật mà mình ñược cảm thấy và cõi Tịnh Ðộ mà mình ñược sinh sang 

thì mỗi người tiến hơn lên có mỗi khác, chứ không phải là nhất khái như nhau cả 

ñâu (có thế mới là tông Tịnh Ðộ Cực Lạc). 



Có  thể  nói  rằng  phép  tu  Tịnh  Ðộ  này,  về  phần  rộng  thì  cai  quát  ñược  cả  8  giáo 

môn của Phật; về phần sâu thì thông suốt ñược cả 5 thời kỳ Phật nói Pháp (Phép 

này thu ñược hết thảy, cho nên vượt lên trên hết thảy, giống như một ñại tướng 

tài, thành ra vô ñịch tướng quân). Vì thế mà bộ kinh này là một bộ kinh “không ai 

hỏi mà Phật tự nói ra, từ ñáy lòng cả thương xót của Phật và Phật lại than thở sâu 

xa là một bộ kinh rất khó tin”. 



Hoặc  có  người  hỏi:  Trong  phép  tu  Tịnh  Ðộ  thì  Quán  kinh  chuyên  dạy  phép  tu 

Quán Tưởng; sao ở ñây lại bảo: Chẳng cần quán tưởng? 



Thưa:  Cái  nghĩa  “chẳng  cần  quán  tưởng”  này  cũng  rút  ra  ở  Quán  kinh.  Trong 

Quán  kinh,  nhân  vì  phép  quán  tưởng  tượng  Phật  cao  hơn  hết  thì  sức  tâm  người 

phàm chẳng quán tưởng ñược. Cho nên ñến phép thứ 13, mở riêng ra một phép 

quán tưởng  tượng  Phật rất  thấp kém.  Thế  mà  những  người  nghiệp chướng  nặng 

cũng chẳng quán tưởng ñược. Cho nên ñến phép thứ 16, mới mở rộng ra cái môn 

Niệm  Phật  này  (trong  Quán  Kinh  bảo  niệm  Phật  cũng  là  quán  tưởng  Phật).  Bộ 

kinh  Di  Ðà  nhân  vì  ñời  Mạt  Pháp,  người  nghiệp  chướng  nặng  rất  nhiều,  cho  nên 

chuyên chủ phép quán thứ 16. 



Ta nên biết  rằng:  Cái thân tượng Phật cao một trượng sáu thước hay là 8 thước 

(thước Tàu), với cái danh hiệu Phật Vô Lượng Thọ thì người ñộn căn ñến ñâu cũng 

có thể quán tưởng mà thấy ñược rõ ràng “tâm mình tạo tác ra Phật ấy, tâm mình 

chính  là  Phật  ấy”.  Cho  nên  người  tu  phép  quán  tưởng  thân  Phật  thấp  hơn  hết, 

chẳng  cần  tu phép  quán  tưởng  thân  Phật  cao  hơn  hết.  Thế  thì  người  tu phép  trì 

niệm danh hiệu Phật, cả hai phép quán tưởng ñều chẳng cần. 



Hoặc có người lại hỏi rằng: Tổ Thiên Kỳ và Tổ Ðộc Phong ñều chuyên chú một câu 

của Thiền Tông: “Tham cứu người niệm Phật là ai?” Sao ở ñây lại bảo chẳng cần 

phép Thiền Tông tham cứu? 



Thưa: Cái nghĩa “chẳng cần tham cứu” này cũng rút ra từ Tổ Thiên Kỳ và các Tổ 

khác.  Các  Tổ  ñời  trước  nhân  thấy  có  người  niệm  Phật  chẳng  ñúng  hợp  với  tâm 

Trang 51 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 



thương xót triệt ñể của ñức Thích Ca, cho nên ñứng bên không chịu ñược, phải hỏi 

vặn ngay câu ấy ñể thức tỉnh thật mạnh người ấy, khác nào mơ mộng suốt ñêm 

dài  ñã  bừng  tỉnh  lại.  Sao  bọn  chúng  ta  ñến  mãi  ngày  nay  vẫn  còn  chẳng  chịu 

khẳng tâm niệm Phật(20) mà lại cứ chịu khó ñi nhặt lấy hòn ngói gõ cửa ấy (tức là 

câu  hỏi  ấy)  ñể  ném  vào  cha  mẹ  thân  sinh  ngồi  trong  nhà  (tức  là  cái  tâm  niệm 

Phật).  Thế  thời  ñối  với  chư  Tổ  thành  ra  con  người  nghịch  ác,  chứ  chẳng  phải  là 

người thuận thiện. 



Hoặc  có  người  lại  hỏi  cao  lên  nữa:  “Chẳng  cần  tham  cứu  câu  hỏi  ấy”  là  ñối  với 

người khẳng tâm niệm Phật thì ñược, chứ ñối với người chưa chịu khẳng tâm niệm 

Phật mà bảo cũng ñược tâm mình cùng ứng hợp với tâm Phật thì ñược làm sao? 



Thưa: Than ôi! Chính chỉ vì ông chưa chịu khẳng tâm niệm Phật, nên tôi yêu cầu 

ông hãy khẳng tâm niệm Phật ñể cùng ứng hợp với tâm Phật ñi. Cái tâm chính tín 

của các ông chưa chịu mở ra, nó cứ bầy nhầy như miếng da trâu sống thì ai gấp 

gẫy ñược nó cho các ông? 



Nên  biết  rằng:  Ðối  với  người  có  mắt,  thì  cố  nhiên  là  không  lý  gì  phải  ñốt  ñèn  ở 

dưới ánh mặt trời cho người ta sáng ra. Còn ñối với người không có mắt thì ñã ở 

giữa ban ngày, hà tất phải ñi tìm ñèn ñuốc cho thêm khổ? (Cái phép tu cao tuyệt 

có  một  này,  ñối  với  người bình thường  cực ngu,  họ vẫn  chẳng  khỏi  kinh  sợ  - họ 

không dám tu - thế cho nên Phật ñã bảo là một “phép rất khó tin”). Ngài Ðại Thế 

Chí,  con  ñấng Pháp  Vương,  ñã  nói  rằng:  “Chẳng  cần  ñến  phép  Phương Tiện  nào 

khác  mà  cũng  khai  ngộ  ñược  tâm  của  mình”  (Bất  giả  phương  tiện,  tự  ñắc  tâm 

khai).  Câu  nói  ấy  là  một  ñống  lửa  to  ở  trong  phép  Niệm  Phật  Tam  Muội  (Nhất 

Hạnh Tam Muội), có ai dám chạm vào mà chẳng bị thiêu? 



Hỏi: Lúc lâm chung thấy Phật hiện ra, có chắc là không phải ma chăng? 



Thưa:  Người  tu  tâm  chẳng  quán  tưởng  ñến  Phật  mà  Phật  bỗng  hiện  ra,  không 

phải  bản  tâm  mình  mong  ñợi,  thì  là  ma  thật.  Nhưng  mình  niệm  Phật,  cốt  mong 

thấy  Phật,  mà Phật  hiện  ra,  thế  là  tâm  mình  ñã cùng  ứng hợp  với  tâm  Phật  rồi. 

Huống  chi, lúc  mình  lâm  chung chẳng  phải  là lúc  mong  chờ  ma ñến,  sao  lại  còn 

nghi ngờ lo sợ là ma? 



Hỏi:  Bảy  ngày  giữ  ñược  tâm  bất  loạn  là  bảy  ngày  vào  lúc  bình  thời  hay  vào  lúc 

lâm chung? 



Thưa: Vào lúc bình thời. 



Hỏi: Sau bảy ngày bất loạn rồi, tâm lại khởi mê hoặc, lại tạo nghiệp thì cũng ñược 

sinh chăng? 

Thưa: Quả thật là người tu ñược Nhất Tâm Bất Loạn rồi, thì không còn có những 

sự khởi hoặc tạo nghiệp nữa (sáng như gương báu soi thấy mặt yêu ma). 



Hỏi: Trong kinh Ðại Bản Di Ðà nói niệm Phật 10 niệm, kinh Bảo Vương nói niệm 

Phật một  niệm cũng ñược vãng sinh  Tịnh Ðộ là niệm vào lúc bình thời hay niệm 

vào lúc lâm chung? 



Thưa: Niệm Phật 10 niệm là niệm vào cả hai lúc: bình thời và lâm chung. Cứ mỗi 

sáng  sớm  dậy  niệm  10 niệm  (tức  là  niệm  10  hơi)  là  thuộc về  lúc  bình  thời.  Còn 

như  nói  10  niệm  mà  ñược  vãng  sinh  thì  10  niệm  này  có  nghĩa  là  niệm  Phật  10 

tiếng như trong Quán kinh nói rõ: “Thập thanh xưng danh” (10 tiếng xưng danh 

hiệu  Phật)  thì  10  niệm  này  là  thuộc  về  lúc  lâm  chung.  Còn  như  trong  kinh  Bảo 

Vương  nói  niệm một niệm  một  niệm  thì  niệm  ấy chỉ  thuộc  về  lúc  lâm  chung  mà 

thôi. 



Trang 52 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 



Hỏi:  Niệm  10  niệm  hay  một  niệm  ñều  ñược  sinh  cả  thì  cần  gì  phải  niệm  những 

bảy ngày? 



Thưa: Nếu không có công phu niệm luôn 7 ngày vào những lúc bình thời thì làm 

gì có lúc lâm chung niệm ñược 10 niệm hay là 1 niệm (câu nói này xác ñáng, xác 

ñáng lắm).  Thảng  hoặc  có  người  nào  phạm  tội Ngũ  Nghịch,  Thập Ác  mà  lúc  lâm 

chung  niệm  ñược  10  tiếng  hoặc  một  tiếng  ñược  sinh  vào  Hạ  Hạ  phẩm,  ñều  là 

người trồng nhân niệm Phật từ kiếp trước, bây giờ mới hái quả chín, cho nên mới 

có cảm ứng gặp ñược bạn tốt, lúc lâm chung, ñến khuyên niệm Phật, nghe rồi liền 

tin  và  phát  nguyện  ngay.  Việc  này  xảy  ra,  vạn  người  không  có  một,  có  phải  ai 

cũng cầu may ñược thế ñâu? Trong sách Tịnh Ðộ Hoặc Vấn ñã bài xích cái lối cầu 

may này rõ lắm, chúng ta ngày nay ai cũng nên ñọc. 



Hỏi: Cực Lạc Tây Phương cách quả ñất ta ñây những 10 vạn ức Phật ñộ, làm sao 

mà ñược vãng sinh chóng thế? 



Thưa:  Mười  vạn  ức  Phật  ñộ thì cũng  ở  trong  “tâm  tính  của  ta hiện  ra  trong  một 

niệm” ñây. Vì tâm tính của người xưa nay không có ñâu là ngoài cả. Lại nhờ sức 

Phật  của  tâm  tính  mình  tiếp  dẫn,  thì  khó  gì  chẳng  ñược  vãng  sinh  ngay.  Người 

ñược sinh vào Tịnh Ðộ  mau như cái bóng  lọt vào cái gương, mấy mươi tầng sơn 

thủy  lầu  ñài  cũng  chỉ  một  loáng  là  soi  thấy  hết  rõ ràng,  thực  không  có  chỗ  nào 

gần, chỗ nào xa, chỗ nào ñến trước, chỗ nào ñến sau cả. Vậy thì từ ñây ñi về bên 

Tây Phương kia trải qua những mười muôn ức Phật ñộ, có một thế giới gọi là Cực 

Lạc, cũng giống như thế (cũng là những cái bóng Phật ñộ lọt vào trong cái gương 

tâm tính của con người, có khác gì). “Người ấy khi nào lâm chung, Phật A Di Ðà 

cùng chư thánh chúng hiện ra trước mặt. Người ấy lúc chết, tâm không ñiên ñảo, 

tức là ñược sinh sang nước Cực Lạc, Phật A Di Ðà” thì cũng giống như thế (cũng 

như  những  bóng  lọt  vào  gương  có  khác  gì).  Vậy  ta  nên  biết  mỗi  một  chữ  trong 

những câu kinh ấy ñều là những câu văn thiêng liêng hiện ra ở trong gương Ðại 

Viên Kính Trí ở trong bể Hải Ấn tam muội(21). 



Hỏi: Việc Trì Danh (niệm Phật) thuộc về Hành hạnh, thế là Trợ Hạnh, sao lại gọi 

Chính Hạnh ñược? 



Thưa: Cứ y vào một cái tâm mà nói ñủ cả Tín, Nguyện, Hạnh, chứ chẳng phải nói 

cái  nào  trước,  cái  nào  sau,  và  chẳng  phải  ñịnh  hẳn  là  3  cái.  Bởi  vì  hễ  không  có 

Nguyện  và  Hạnh  thì  chẳng  ñược  gọi  là  Chân  Tín.  Hễ  không  có  Hạnh  và  Tín  thì 

chẳng ñược gọi là Chân Nguyện. Hễ không có Tín và Nguyện thì chẳng ñược gọi là 

Chân Hạnh. Nay thì phải hoàn toàn do Tín, Nguyện, Trì Danh, cho nên mỗi tiếng 

niệm  Phật,  tiếng  nào  cũng  phải  ñủ  cả  ba:  Tín,  Nguyện  và  Hạnh;  có  thế  thì  mỗi 

một  tiếng  niệm  Phật  mới  gọi  ñược  là  cái  nhân  nhiều  thiện  căn  và  là  cái  duyên 

nhiều phúc ñức. Quán kinh nói: “Vì niệm danh hiệu Phật mà trong mỗi một niệm, 

diệt trừ hết 80 ức kiếp sinh tử trọng tội” chính là cái nghĩa này. Nếu phúc ñức và 

thiện căn chẳng nhiều thì làm gì diệt ñược nhiều tội như thế? 



Hỏi: Lúc  lâm  chung  niệm  Phật có  sức  mạnh  và  thiết  tha  trừ  ñược  nhiều  tội,  còn 

ngày thường dốc lòng niệm Phật có trừ ñược tội hay không? 



Thưa: Một danh hiệu Phật niệm lên, vạn tội phải tiêu diệt, giống như mặt trời mọc 

ra, bao nhiêu tối tăm phải tiêu hết. 



Hỏi: Người niệm Phật mà tâm tán loạn cũng trừ ñược tội chăng? 



Thưa: Công ñức của danh hiệu Phật là bất khả tư nghì. Sao lại chẳng trừ ñược tội! 

Chỉ  có  ñiều  là không  chắc  có  ñược  vãng sinh.  Vì  rằng  những  thiện  căn  tán  loạn, 

tản mác ra như thế thì khó lòng ñịch lại ñược với bao nhiêu tội ác tích lũy từ vô 

thủy kiếp. Phải biết rằng những tội ác ấy giá  mà có thể tướng thì cả một cõi  hư 

Trang 53 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 



không  này  cũng  không  chứa  ñược hết.  Tuy  rằng  một  ngày, một ñêm  niệm ñược 

10 vạn tiếng A Di Ðà, mỗi tiếng diệt ñược 80 ức kiếp sinh tử trọng tội, mà niệm 

ñủ 100 năm, thì cũng chẳng tiêu ñược hết những tội nghiệp ấy. Vì rằng, những tội 

ñã diệt ñược rồi thì ít lắm, chỉ bằng một tí ñất ở ñầu móng tay thôi, mà những tội 

chưa  diệt  ñược  hãy  còn  nhiều  bằng  cả  một  quả  ñất  này.  Chỉ  có  người  nào  niệm 

Phật ñến ñược chỗ Nhất Tâm Bất Loạn thì mới có sức mạnh như một kiện tướng 

phá vòng vây tội ác ấy mà ra, dù  nó có nhiều ñến cả ba quân ñoàn cũng chẳng 

ngăn  lại  ñược.  Nhưng  dù  sao,  thì  mỗi  một  tiếng  niệm  Phật  ñã  là  một  hạt  giống 

thành Phật rồi. Nó như ngọc kim cương chẳng bao giờ bị hoại. 



Khi Phật tại thế, có một cụ già ñến xin  xuất gia, 500  vị Thánh Tăng ñều bảo cụ 

không có thiện căn. Nhưng Phật bảo: Người này từ vô lượng kiếp trước bị hổ ñuổi, 

sợ quá,  hét thất thanh  lên một tiếng “nam mô Phật”, mãi ñến bây giờ thiện căn 

ấy  mới thành  quả  chín,  mới  ñược  gặp  ta,  mới  ñắc ñạo;  thiện  căn  của  người  này 

trồng  từ  lâu  kiếp  như  thế,  mắt  của  các  ông  tu  ñạo  Nhị  Thừa  thấy  sao  ñược.  Ta 

ñem câu chuyện này ra mà xét kỹ với lời kinh Pháp Hoa dạy rằng: “Người nào ở 

ñời Phật quá khứ, dù tâm tán loạn mà niệm Phật cũng ñã gieo ñược mầm giống 

thành Phật rồi”. 



Tôi xin cúi ñầu cầu nguyện các vị tu xuất gia áo thâm, các vị tu tại gia áo trắng, 

áo màu, cả người trí và người ngu, ñối với pháp môn Niệm Phật viên ñốn trên hết 

này, giản dị và mau lẹ, chớ coi nó là khó mà sinh ra thoái lui; chớ coi nó là dễ mà 

sinh lười chẳng cố gắng; chớ coi nó là nông cạn mà khinh miệt; chớ coi nó là quá 

sâu mà chẳng dám nhận tu. 



Cái danh hiệu Phật A Di Ðà mình trì niệm ñây là cái danh hiệu chân thực, chẳng 

khá nghĩ, chẳng khá bàn (vì nó tức là tâm mình vậy). 



Cái tâm tính mình trì niệm cái danh hiệu Phật ấy cũng chân thực lắm, chẳng khá 

nghĩ, chẳng khá bàn (vì nó tức là Phật vậy). 



Mình  trì  niệm  ñược  một  tiếng  thì  là  một  tiếng  chẳng  khá  nghĩ,  chẳng  khá  bàn 

(người  ñọc  ñến  câu  này  nên  biết  giờ  phút  này  là  giờ  phút  ñóa  hoa  Ưu  Ðàm  Bát 

La(22) xuất hiện). Mình trì niệm ñược một chục tiếng hay một trăm, một ngàn, một 

vạn  tiếng  hay  vô  lượng,  vô  số  tiếng  thì  tiếng  nào  cũng  ñều  là  chân  thực,  chẳng 

khá nghĩ, chẳng khá bàn vậy. 



Sau  ñây  là  ý  nghĩa  thứ  hai  của  phần  Chính  Tông  thứ  ba  là  Lập  Hạnh  –  ý  nghĩa 

Trùng Khuyến. 





Kinh văn (nói về ý nghĩa trùng khuyến – khuyên thêm một lần nữa!)  



 Hán:  Xá Lợi  Phất!  Ngã kiến  thị  lợi  cố  thuyết  thử ngôn,  nhược  hữu chúng 

 sinh văn thị thuyết giả, ưng ñương phát nguyện sinh bỉ quốc ñộ. 

  

 Việt: Xá Lợi Phất ơi! Ta thấy lợi thế, cho nên nói thế, nếu chúng sinh nào 

 nghe nói thế rồi, thì nên phát nguyện sinh sang nước kia. 



Hai chữ “ngã kiến” (ta thấy) là chính mắt Phật thấy rõ ràng hết sức. Hai chữ “thị 

lợi” (lợi ích như thế) là cái lợi cho người tu ñược ra tắt khỏi cái ñời ngũ trược, ñược 

sinh  sống  ở  bốn  nơi  Tịnh  Ðộ,  ñược  lên  thẳng  ñến  tận  ngôi  Bất  Thoái  cuối  cùng, 

ñược rất nhiều công ñức chẳng khá nghĩ bàn vậy. 



Lại nữa, “cái lợi thế” là nói cái lợi tới giờ phút sắp chết mà tâm mình chẳng ñiên 

ñảo (cái nghĩa này xác ñáng lắm, khiến người nghe rùng mình ghê sợ, lạnh buốt 

Trang 54 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 



tận  xương!).  Vì  rằng  cứ  tự  lực  mình  tu  hành  ở  nơi  uế  trược  này,  khi  tới  lúc  sắp 

chết, là lúc ñến cái “cửa ải tử sinh” rất khó ñủ lực mà ñi qua ñược. 



Chẳng nói làm gì những kẻ tu hành ngoan cố, có chút trí tuệ ngông cuồng, buồn 

tủi không có kết quả, nói ngay những người tu phép Thiền Tông ñốn ngộ sâu xa, 

giữ  gìn  cẩn  thận  thực  tế  và  tiềm tàng  ñích  xác lắm,  thế  mà ñến  lúc ấy (lúc  lâm 

chung), chỉ một tí Tập Khí(23) bằng sợi tơ còn sót lại, chưa trừ ñược hết, nó cũng 

thừa  sức  mạnh  lôi  mình  ñi  trụy  lạc,  chưa  thoát  khỏi  ñược  ñâu!  Cho  nên  ñức  Tổ 

Vĩnh Minh thiền sư mới bảo rằng:  



“Có Thiền Tông, không Tịnh Ðộ, mười người tu, chín người rớt, ấm cảnh nếu thấy 

hiện ra, chỉ chớp mắt là theo nó!” 



Nghe lời này thật là rùng mình, lạnh buốt trái tim! 



Người tu ñược ñạo quả thứ nhất Tiểu Thừa rồi mà phải ñầu thai, lúc ñẻ ra, thành 

người mê muội. Vị Bồ Tát cách thân ngũ ấm này sang thân khác thành người hôn 

mê. Lúc ñó, nó có ñể cho mình cố gượng làm chủ tể mình ñâu, mà còn lơ mơ cầu 

may ra thì ñược? 



Vậy chỉ có người tu Tín, Nguyện, trì niệm danh hiệu Phật nhờ sức Phật khác giúp 

thêm cho sức Phật mình, mới thoát khỏi cái giờ phút lâm chung lâm nguy ấy, bởi 

vì  nguyện  lực  từ  bi  của  Phật  A  Di  Ðà  mạnh  lắm,  quyết  ñịnh  chẳng  bỏ  rơi  mình 

hỏng mất ñâu! Phật A Di Ðà cùng các vị thánh chúng hiện ra trước mắt mình, an 

ủi mình, dẫn ñường cho mình, nên mình mới ñược tâm không ñiên ñảo, mới ñược 

tự tại vãng sinh. 



Mắt Phật Thích Ca thấy rõ chúng sinh tới giờ phút lâm chung (sắp chết) có cái khổ 

nhất  là  tâm  ñiên  ñảo  rối  loạn,  sở  dĩ  Ngài  phải  ân  cần  khuyên  ñi,  khuyên  lại, 

khuyên mình phát nguyện ñi là Ngài ñặc biệt muốn vì mình mà bảo ñảm cho mình 

cái việc hết khổ ấy, cốt ý Ngài muốn bảo mình rằng: Phải phát nguyện cầu sinh 

ñi, vì  nguyện có sức mạnh, nó dẫn mình ñến ñược chỗ thực hành niệm Phật, ñể 

mình thoát ñược cái ñau khổ nhất ñời ấy (Lời nói thiết tha này, nên khắc xương, 

ghi dạ!)  



Hỏi: Tâm mình ñã tạo tác ra Phật, tâm mình ñã là Phật thì sao không nói Phật của 

mình là rốt ráo mà lại cứ nói Phật của người khác hơn Phật của mình là nghĩa làm 

sao? 



Thưa: Cái pháp môn Niệm Phật này hoàn toàn ở chỗ “tỏ ngộ ñược Phật khác tức 

là Phật mình”. Nếu kiêng nói ñến Phật khác ấy là chưa diệt ñược tà kiến “thấy có 

kẻ khác” (tha kiến). Nếu lại chỉ tôn trọng có Phật mình thì lại thành tà kiến “thấy 

có mình” (ngã kiến). Cả hai ñều là ñiên ñảo (nghĩa này rất là thần diệu). 



Lại nữa, bốn lợi ích của phép Tất Ðàn thì 3 lợi ích sau chẳng thể tự khởi lên ñược, 

nếu không có lợi ích thứ nhất khởi lên trước là lợi ích phát khởi cái tâm tin sâu và 

vui mừng (nghe câu này, kẻ có mầm trí tuệ lại không thấy rõ sao?)  



Cái  tâm  tin  và  mừng  ấy  nếu chẳng  phát  khởi  ra thời cái tâm  sinh  thiện,  vui  cầu 

cõi Tịnh với cái tâm phá ác chán bỏ cõi uế ñều chẳng sinh ra ñược, huống chi là 

cái tâm liễu ngộ vào tới lý Phật, thì sinh ra làm sao ñược? 



Vậy, chỉ có “sự trì danh” là cầu ñược thấy Phật khác hiện ra rồi, mới tỏ ngộ ñược 

“lý trì danh” là thấy Phật mình hiện ra. Cho nên mình ñược thấy Phật A Di Ðà và 

các thánh chúng hiện ra, tức là Phật của tâm tính mình ñã hiện ra. Mình ñược sinh 

sống ở quả ñất kia, ñược thấy Phật, ñược nghe pháp, tức là nhờ ñấy mình thành 

tựu ñược thân trí tuệ của mình, chứ chẳng phải bởi ñâu mà mình ñược. 

Trang 55 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 



Pháp môn Niệm Phật này thâm diệu lắm, phá hết thảy mọi hý luận (lời bàn suông 

chơi), diệt hết thảy mọi ý kiến (tà kiến). Chỉ có những bậc ñại sư như các Ngài Mã 

Minh, Long Thụ, Trí Giả, Vĩnh Minh v.v… mới triệt ñể gánh vác ñược nó ñi mà thực 

hành tế ñộ. 



Còn những người khác, là những người giàu trí tuệ thế gian, tài thông minh biện 

bác, thông cả Nho và Thiền, dùng hết sức suy nghĩ, càng suy nghĩ càng cách xa, 

chẳng bao giờ tới ñược. Những người này lại không bằng ñược mấy ông, mấy bà 

thật  thà,  ngu  ñộn  chịu  khó  niệm  Phật  kia.  Người  ta cứ  ngấm  ngầm thế  mà  cảm 

thông ñược trí tuệ Phật, ám hợp ñược ñạo mầu (nghĩa này rất xác ñáng!)  



Một câu: “Ngã kiến thị lợi cố thuyết thử ngôn” (ta thấy lợi thế, cho nên nói thế) rõ 

ràng là mắt Phật thấy, tiếng Phật nói ñể ấn ñịnh cái sự thực có ấy, ai có thể trái 

lời Phật, chống lại Phật, mà chẳng thuận thiện theo vào? 



Phần Chính Tông ñến ñây là hết. 





C. PHẦN LƯU THÔNG (LƯU THÔNG PHẬN) 



Một pháp môn Tín, Nguyện, Trì Danh này hoàn toàn thu ñược tất cả và vượt lên 

trên tất cả các pháp môn. 



Về bề dọc thì giống với hết thảy các pháp môn, về bề ngang thì khác hẳn với các 

pháp môn (Câu nói này rất là minh bạch. Trong các kinh luận, cũng có nghĩa về 

bề  ngang  là  tùy  người  tu  ñoạn  trừ  ñược  mê  hoặc  nhiều  hay  ít,  tức  là  ở  một  cõi 

Ðồng Cư mà thấy ñược 3 cõi trên. Như thế: Bề ngang có nghĩa là chứng ñược quả 

vị; bề dọc có nghĩa là ñoạn trừ mê hoặc). 



Kinh này ñã là kinh “không ai hỏi mà tự Phật nói ra” thì chẳng ai có thể lưu thông, 

truyền bá ñược. Chỉ có Phật cùng Phật mới có tài năng thấu hết ñược Thực tướng 

của mọi pháp, vậy kinh này chỉ có ở cảnh giới Phật và chỉ có chư Phật mới có thể 

cùng nhau mà lưu thông cho nhau ñược mà thôi. 



Ðoạn văn kinh này chia làm 2 phần lớn:  



1. PHỔ KHUYẾN (khuyên tất cả nên tu). 

2. KẾT KHUYẾN (kết lại khuyên tu). 



Trong phần Phổ Khuyến, có 3 ñoạn:  



1. Khuyến Tín Lưu Thông. 

2. Khuyến Nguyện Lưu Thông. 

3. Khuyến Hạnh Lưu Thông. 



 

PHỔ KHUYẾN  



1. Khuyến tín lưu thông  



Trong ñoạn Khuyến Tín Lưu Thông, trước là chư Phật nêu cái tên kinh lên, sau là 

Phật  Thích  Ca  thích  nghĩa  tên  kinh  (Kinh  này,  theo  bản  dịch  ñời  Ðường  thì  có 

những 10 ñoạn nói về 10 phương; nhưng bản dịch này rút bớt ñi, chỉ có 6 ñoạn về 

sáu phương thôi). 



Dưới ñây là chư Phật trong sáu phương nêu cái tên bộ kinh này lên. 



Trang 56 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 



1. Phương Ðông 



Kinh văn  



 Hán: Xá Lợi Phất! Như ngã kim giả tán thán A Di Ðà Phật bất khả tư nghị 

 công ñức chi lợi. Ðông phương diệc hữu A Súc Bệ Phật, Tu Di Tướng Phật, 

 Ðại Tu Di Phật, Tu Di Quang Phật, Diệu Âm Phật, như thị ñẳng hằng hà sa 

 số chư Phật, các ư kỳ quốc, xuất quảng trường thiệt tướng biến phú tam 

 thiên  ñại  thiên  thế  giới,  thuyết  thành  thực  ngôn:  “Nhữ  ñẳng  chúng  sinh 

 ñương tín thị Xưng Tán Bất Khả Tư Nghị Công Ðức Nhất Thiết Chư Phật Sở 

 Hộ Niệm kinh”. 

  

 Việt: Xá Lợi Phất ơi! Như ta ngày nay khen sự lợi ích về công ñức của Phật 

 A Di Ðà chẳng xiết nghĩ bàn thì bên Ðông Phương cũng có chư Phật: Phật 

 A Súc Bệ, Phật Tu Di Tướng, Phật Ðại Tu Di, Phật Tu Di Quang, Phật Diệu 

 Âm,  còn  nhiều  Phật  khác  như  cát  sông  Hằng  cũng  như  thế  nữa,  ñều  ở 

 nước mình và ñều hiện ra tướng lưỡi rộng dài che khắp ba nghìn ñại thiên 

 thế giới, nói lời thành thật rằng: Chúng sinh ngươi nên tin kinh này là một 

 bản  kinh  “tán  thán  công  ñức  chẳng  xiết  nghĩ  bàn  và  ñược  hết  thảy  chư 

 Phật hộ niệm”. 



Bốn  chữ  “bất  khả  tư  nghị”  là  chẳng  khá  nghĩ  bàn.  Giải  thích  lược  qua  có  5  ý 

nghĩa:  



1.  Người niệm Phật có thể vượt tắt ra ngoài tam giới ngay, chẳng phải cứ ñợi ñến 

ngày ñoạn trừ mê hoặc. 



2.  Cứ sinh sang Tây phương rồi là ñược lên ñủ cả 4 cõi Tịnh Ðộ, chẳng phải noi 

lên dàn dần từng cõi một (Ý  nghĩa  này là  nói  người niệm Phật sinh sang Tây 

phương là ñược thành Bồ Tát bất thoái và Nhất Sinh Bổ Xứ ngay). 



3.  Cứ chuyên trì niệm danh hiệu Phật thôi, chẳng cần ñến các phép phương tiện 

nào khác như là tu Thiền Ðịnh và quán tưởng (ý nghĩa này có công ñức lớn lao 

trong phép tu Tịnh Ðộ). 



4.  Trong  một  tuần  7  ngày  có  thể  thành  công,  chẳng  cần ñến  nhiều  kiếp,  nhiều 

ñời, nhiều năm, nhiều tháng. 



5.  Cứ trì niệm một danh hiệu Phật A Di Ðà, tức là ñược chư Phật hộ niệm, chẳng 

khác gì người trì niệm danh hiệu của hết thảy chư Phật. 



Năm ý nghĩa này ñều nhờ ở Nguyện lớn và Hạnh lớn của thầy ta mới ñược thành 

tựu như thế. Cho nên Phật Thích Ca nói rằng: “Ðây là sự lợi ích về công ñức của 

Phật A Di Ðà chẳng khá nghĩ bàn”. 



Lại còn ý nghĩa nữa là: Người tu hành cứ việc Tín, Nguyện, Trì Danh sẽ thu nhiếp 

ñược hoàn toàn công ñức của Phật A Di Ðà làm thành công ñức của mình cho nên 

cũng  nói  rằng:  “Ðây  là  sự  lợi  ích  về  công  ñức  của  Phật  A  Di  Ðà  chẳng  thể  nghĩ 

bàn” (chỉ cậy sức mình giỏi mà tu thành ñược thì hiếm lắm!)  



Lại ở bài dưới, Phật Thích Ca còn nói rằng: “Công ñức chẳng xiết nghĩ bàn của chư 

Phật kia… và công ñức của ta chẳng xiết nghĩ bàn…” Thế là chư Phật kia và Phật 

Thích Ca cũng ñều lấy công ñức của Phật A Di Ðà làm của mình vậy. 



Chữ A Súc Bệ là tiếng Ấn Ðộ, dịch ra chữ Hán là Vô Ðộng, nghĩa là không chuyển 

ñộng. Mỗi vị Phật ñều có vô lượng công ñức, cho  nên tùy cơ mà lập ra vô lượng 

danh hiệu. Có khi lấy nghĩa về nhân, hoặc về quả, về tính, về tướng, về hạnh, về 

Trang 57 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 



nguyện  v.v…  Tuy  nói  một  quả,  mà  trong  vẫn  ñủ  4  phần  lợi  ích  Tất  Ðàn.  Cứ  tùy 

theo  mỗi  một  danh  hiệu  là  hiểu  rõ  ra  một  công  ñức,  nhiều  lắm  nói  ñến  cả  kiếp 

cũng chẳng nói hết ñược. 



Quãng hư không ñi về phương Ðông chẳng thể ñi ñến ñâu là hết ñược thì những 

thế giới ở ñấy nhiều  lắm, cũng chẳng thể nói hết ñược. Những thế giới  ở ñấy ñã 

chẳng thể nói hết ñược thì chư Phật ở những thế giới ấy nhiều lắm cũng chẳng thể 

kể ra hết ñược, mà phải tạm nói là “nhiều bằng số cát sông Hằng” ñấy thôi. 



Các vị Phật nhiều như thế, vị nào cũng hiện ra tướng lưỡi rộng dài khuyên nên tin 

kinh này mà tu hạnh niệm Phật, thế mà chúng sinh vẫn chẳng chịu tin thì ngoan 

cố, u minh lắm lắm. 



Người thường giữ ñược giới Bất Vọng Ngữ trong 3 ñời, khi sinh ra có lưỡi rộng dài, 

lè ra uốn lên ñến mũi. Ðức Phật của Tạng Giáo giữ giới Bất Vọng Ngữ trong 3 ñại 

a  tăng kỳ  kiếp cho  nên  khi  sanh  ra  lưỡi  mỏng và  rộng  dài  lè  ra  che  kín  cả  mặt. 

Nay Ngài ñã triệt ñể chứng ñược pháp môn mầu nhiệm Ðại Thừa Tịnh Ðộ này cho 

nên  lưỡi che khắp Ðại Thiên Thế Giới là ñể nêu rõ chính  lý pháp thân thực xứng 

hợp với chân thân là một sự thực có vậy. 



Trong 6 ñoạn văn nói về 6 phương, ñoạn nào chư Phật cũng nêu ra cái tên kinh 

này ra, gọi là kinh: “Xưng Tán Bất Khả Tư Nghị Công Ðức, Nhất Thiết Chư Phật Sở 

Hộ Niệm” chính là căn bản lưu thông truyền bá kinh này. Ngài pháp sư Cưu Ma La 

Thập thuận theo người ở ñây ưa nói vắn tắt, mà dịch tên kinh này là kinh A Di Ðà, 

tật là khéo dịch, hợp với hạnh tu Trì Danh (kinh niệm Phật A Di Ðà). Ngài pháp sư 

Trần Huyền Trang lại dịch là kinh “Xưng Tán Tịnh Ðộ Phật Nhiếp Thụ”. Lời văn tuy 

có tường tận hay sơ lược khác nhau, nhưng chính nghĩa vẫn không có thêm, bớt. 





2. Phương Nam 



Kinh văn 



 Hán: Xá Lợi Phất! Nam phương thế giới hữu Nhật Nguyệt Ðăng Phật, Danh 

 Văn Quang Phật, Ðại Diệm Kiên Phật, Tu Di Ðăng Phật, Vô Lượng Tinh Tấn 

 Phật,  như  thị  ñẳng  hằng  hà  sa  số  chư  Phật,  các  ư  kỳ  quốc,  xuất  quảng 

 trường  thiệt  tướng  biến  phú  tam  thiên  ñại  thiên  thế  giới,  thuyết  thành 

 thực ngôn: “Nhữ ñẳng chúng sinh ñương tín thị Xưng Tán Bất Khả Tư Nghị 

 Công Ðức Nhất Thiết Chư Phật Sở Hộ Niệm kinh”. 

  

 Việt:  Xá  Lợi  Phất  ơi!  Thế  giới  Nam  Phương  cũng  có  chư  Phật:  Phật  Nhật 

 Nguyệt  Ðăng,  Phật  Danh  Văn  Quang,  Phật  Ðại  Diệm  Kiên,  Phật  Tu  Di 

 Ðăng,  Phật  Vô  Lượng  Tinh  Tấn,  còn  nhiều  Phật  khác  như  cát  sông  Hằng 

 cũng  như  thế  nữa,  ñều  ở  nước  mình  và  ñều  hiện  ra  tướng  lưỡi  rộng  dài 

 che khắp ba nghìn ñại thiên thế giới, nói lời thành thật rằng: Chúng sinh 

 ngươi  nên  tin  kinh  này  là  một  bản  kinh  “tán  thán  công  ñức  chẳng  xiết 

 nghĩ bàn và ñược hết thảy chư Phật hộ niệm”. 

  

  

3. Phương Tây  



Kinh văn 



 Hán: Xá Lợi Phất! Tây phương thế giới hữu Vô Lượng Thọ Phật, Vô Lượng 

 Tướng  Phật,  Vô  Lượng  Tràng  Phật,  Ðại  Quang  Phật,  Ðại  Minh  Phật,  Bảo 

 Tướng Phật, Tịnh Quang Phật, như thị ñẳng hằng hà sa số chư Phật, các ư 

 kỳ quốc, xuất quảng trường thiệt tướng biến phú tam thiên ñại thiên thế 

Trang 58 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 



 giới,  thuyết  thành  thực  ngôn:  “Nhữ  ñẳng chúng  sinh  ñương  tín  thị  Xưng 

 Tán Bất Khả Tư Nghị Công Ðức Nhất Thiết Chư Phật Sở Hộ Niệm kinh”. 

  

 Việt:  Xá  Lợi  Phất  ơi!  Thế  giới  Tây  Phương  cũng  có  chư  Phật:  Phật  Vô 

 Lượng Thọ, Phật Vô Lượng Tướng, Phật Vô Lượng Tràng, Phật Ðại Quang, 

 Phật  Ðại  Minh,  Phật  Bảo  Tướng,  Phật  Tịnh  Quang,  còn  nhiều  Phật  khác 

 như  cát  sông  Hằng  cũng  như  thế  nữa,  ñều  ở  nước  mình  và  ñều  hiện  ra 

 tướng  lưỡi  rộng  dài  che  khắp  ba  nghìn  ñại  thiên  thế  giới,  nói  lời  thành 

 thật rằng:  Chúng  sinh  ngươi  nên  tin  kinh  này là  một  bản  kinh “tán  thán 

 công ñức chẳng xiết nghĩ bàn và ñược hết thảy chư Phật hộ niệm”. 





4. Phương Bắc 



Kinh văn 



 Hán: Xá Lợi Phất! Bắc Phương thế giới hữu Diệm Kiên Phật, Tối Thắng Âm 

 Phật, Nan  Trở Phật, Nhật Sinh Phật, Võng Minh Phật, như thị ñẳng hằng 

 hà sa số chư Phật, các ư kỳ quốc, xuất quảng trường thiệt tướng biến phú 

 tam  thiên  ñại  thiên  thế  giới,  thuyết  thành  thực  ngôn:  “Nhữ  ñẳng  chúng 

 sinh  ñương  tín  thị  Xưng  Tán  Bất  Khả  Tư  Nghị  Công  Ðức  Nhất  Thiết  Chư 

 Phật Sở Hộ Niệm kinh”. 

  

 Việt: Xá Lợi Phất ơi! Thế giới Bắc Phương cũng có chư Phật: Phật A Diệm 

 Kiên, Phật Tối Thắng Âm, Phật Nan Trở, Phật Nhật Sinh, Phật Võng Minh, 

 còn  nhiều  Phật  khác  như  cát  sông  Hằng  cũng  như  thế  nữa,  ñều  ở  nước 

 mình và ñều hiện ra tướng lưỡi rộng dài che khắp ba nghìn ñại thiên thế 

 giới,  nói  lời  thành  thật  rằng:  Chúng  sinh  ngươi  nên  tin  kinh  này  là  một 

 bản  kinh  “tán  thán  công  ñức  chẳng  xiết  nghĩ  bàn  và  ñược  hết  thảy  chư 

 Phật hộ niệm”. 





5. Hạ phương  

 

Kinh văn 



 Hán:  Xá  Lợi  Phất!  Hạ  phương  thế  giới  hữu  Sư  Tử  Phật,  Danh  Văn  Phật, 

 Danh Quang Phật, Ðạt Ma Phật, Pháp Tràng Phật, Trì Pháp Phật, như thị 

 ñẳng  hằng  hà  sa  số  chư  Phật,  các  ư  kỳ  quốc,  xuất  quảng  trường  thiệt 

 tướng  biến  phú  tam  thiên  ñại  thiên  thế  giới,  thuyết  thành  thực  ngôn: 

 “Nhữ ñẳng chúng sinh ñương tín thị Xưng Tán Bất Khả Tư Nghị Công Ðức 

 Nhất Thiết Chư Phật Sở Hộ Niệm kinh”. 

  

 Việt:  Xá  Lợi  Phất  ơi!  Thế  giới  Hạ  phương  cũng  có  chư  Phật:  Phật  Sư  Tử, 

 Phật Danh Văn, Phật Danh Quang, Phật Ðạt Ma, Phật Pháp Tràng, Phật Trì 

 Pháp,  còn  nhiều  Phật  khác  như  cát  sông  Hằng  cũng  như  thế  nữa,  ñều  ở 

 nước mình và ñều hiện ra tướng lưỡi rộng dài che khắp ba nghìn ñại thiên 

 thế  giới,  nói  lời  thành  thật,  rằng:  Chúng  sinh  ngươi  nên  tin  kinh  này  là 

 một  bản  kinh  “tán  thán  công  ñức  chẳng  xiết  nghĩ  bàn  và  ñược  hết  thảy 

 chư Phật hộ niệm”. 



Trong ñoạn này có danh hiệu ñức Phật Ðạt Ma là tiếng Ấn Ðộ, dịch ra chữ Hán là 

Pháp. 



(Trong  6  phương,  Phật  nói  về  4  phương  Ðông,  Tây,  Nam,  Bắc  thì  ta  còn  có  thể 

hiểu ñược, ñây là nói về Hạ phương và ñoạn sau nói về Thượng Phương thì người 

không học Phật rất khó hiểu, khó tin). 

Trang 59 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 





Thế nào là Hạ phương? Là cái phương ở bên dưới quả ñất của ta ñây, nghĩa là ở 

dưới  cái  vòng  phong  luân,  thủy  luân,  kim  luân  của  quả  ñất  này,  lại  có  các  tầng 

trời cao nhất, như là cõi trời Phi Phi Tưởng v.v… và xuống mãi, xuống mãi còn có 

trùng trùng ñiệp ñiệp vô cùng tận hằng hà sa số thế giới nữa (Thế là ở bên dưới 

quả ñất của ta ở ñây, lại có vô số các ông trời ở ñấy. Bên dưới quả ñất lại có các 

ông trời ở thật là một sự lạ. Chỉ kinh Phật nói thế, xưa nay chưa có ñạo nào, kinh 

sách nào nói thế. Ý tưởng người không có Phật học tin làm sao ñược, thật là một 

sự rất khó tin trong muôn vàn sự khó tin). 





6. Thượng Phương  

 

Kinh văn  



 Hán: Xá Lợi Phất! Thượng phương thế giới hữu Phạm Âm Phật, Tú Vương 

 Phật,  Hương  Thượng  Phật,  Hương  Quang  Phật,  Ðại  Diệm  Kiên  Phật,  Tạp 

 Sắc  Bảo  Hoa  Nghiêm  Thân  Phật,  Ta  La  Thọ  Vương  Phật,  Bảo  Hoa  Ðức 

 Phật, Kiến Nhất Thiết Nghĩa Phật, Như Tu Di Sơn Phật, như thị ñẳng hằng 

 hà sa số chư Phật, các ư kỳ quốc, xuất quảng trường thiệt tướng biến phú 

 tam  thiên  ñại  thiên  thế  giới,  thuyết  thành  thực  ngôn:  “Nhữ  ñẳng  chúng 

 sinh  ñương  tín  thị  Xưng  Tán  Bất  Khả  Tư  Nghị  Công  Ðức  Nhất  Thiết  Chư 

 Phật Sở Hộ Niệm kinh”. 

  

 Việt:  Xá  Lợi  Phất  ơi!  Thế  giới  Thượng  Phương  cũng  có  chư  Phật:  Phật 

 Phạm Âm, Phật Tú Vương, Phật Hương Thượng, Phật Hương Quang, Phật 

 Ðại  Diệm  Kiên,  Phật  Tạp  Sắc  Bảo  Hoa  Nghiêm  Thân,  Phật  Ta  La  Thọ 

 Vương,  Phật  Bảo  Hoa  Ðức,  Phật  Kiến  Nhất  Thiết  Nghĩa,  Phật  Như  Tu  Di 

 Sơn,  còn  nhiều  Phật  khác  như  cát  sông  Hằng  cũng  như  thế  nữa,  ñều  ở 

 nước mình và ñều hiện ra tướng lưỡi rộng dài che khắp ba nghìn ñại thiên 

 thế  giới,  nói  lời  thành  thật,  rằng:  Chúng  sinh  ngươi  nên  tin  kinh  này  là 

 một  bản  kinh  “tán  thán  công  ñức  chẳng  xiết  nghĩ  bàn  và  ñược  hết  thảy 

 chư Phật hộ niệm”. 



Thế nào là thượng phương? Là cái phương ở trên quả ñất của ta ở ñây, ñã có các 

cõi trời cao nhất như là cõi trời Phi Phi Tưởng v.v… thế mà ở trên các tầng trời ấy, 

lại có vô số quả ñất khác cũng có ñủ các vòng kim luân, thủy luân, phong luân và 

tam giới v.v… lên mãi, lên mãi còn có trùng trùng ñiệp ñiệp vô cùng tận hằng hà 

sa số thế giới nữa (Thế là ở trên chỗ các ông trời ở, lại có vô số trái ñất và người 

ở, thế có lạ không? Người không có Phật học tin làm sao, hiểu làm sao ñược? Mắt 

Phật soi thấu triệt ñến thế là tuyệt ñối, chỉ vì Phật ñã triệt ñể dùng ñược tâm Bồ 

Ðề Vô Thượng của Phật). 



Hoặc có người hỏi: Trong các phương, phương nào cũng có Tịnh Ðộ, cớ gì chỉ tán 

thán riêng Tịnh Ðộ ở Tây Phương? 



Xin thưa: Ngài hỏi thế, chẳng phải là câu hỏi có ý nghĩa gì (thật khéo trả lời). Giả 

sử tôi tán thán Tịnh Ðộ của Phật A Súc Bệ thì ngài lại nghi mà hỏi: Cớ gì chỉ tán 

thán riêng Tịnh Ðộ ở Ðông Phương? Câu hỏi của ngài thành ra lẩn quẩn, ñùa chơi! 



Lại có người hỏi: Thế sao không tưởng niệm cả 10 phương pháp giới? (nghiên cứu 

kỹ câu trả lời dưới ñây, ñủ biết câu hỏi này cũng là câu lẩn quẩn, ñùa chơi!)  



Xin  thưa:  Vì  có  3  nghĩa:  1)  Khiến  người  mới  vào  ñạo nhận  ñược  tâm  Bồ  Ðề của 

mình  2)  Vì  bản  nguyện  của  Phật  A  Di  Ðà  hơn  hết  thảy  3)  Vì  Phật  A  Di  Ðà  với 

chúng sinh ở cõi này có duyên riêng. 



Trang 60 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 



Bởi vì Phật ñộ chúng sinh và chúng sinh chịu giáo hóa của Phật, giữa quãng ấy có 

khó,  có  dễ,  có  thiển,  có  thâm,  tóm  lại  ñều  tại  duyên  cả.  Tại  duyên  là  phải  có 

nhiều  ân  ñức  vừa  sâu  vừa  rộng  (tức  là  bản  nguyện  hơn  hết  thảy),  và  phải  có 

nhiều lối mở dạy cho người ta (tức là nêu cái tâm Bồ Ðề cho người ta thấy rõ). Có 

thế thì mới ñủ 4 lợi ích bố thí cho người ta:  



1.  Khiến cho người ta vui mừng, tin sâu vào ñạo (tức là lợi ích Hoan Hỷ). 

2.  Khiến cho người ta phải xúc ñộng cái mầm thiện gieo từ kiếp trước (tức là lợi 

ích Sinh Thiện). 

3.  Khiến cho ma chướng không thể cản ñược người ta nữa (tức là lợi ích Phá Ác). 

4.  Khiến cho  người ta mở rộng ñược thể tánh Bồ  Ðề của người ta (tức là lợi ích 

Nhập Lý). 



Chư Phật vốn là từ trong Pháp Thân của các Ngài mà hiển hiện ra hình tích lưu lại 

cho ñời, cốt ñể cố kết lấy cái mầm duyên với ñời, cho cả người thế gian và người 

xuất  thế  gian,  hết  thảy  ñều  thần  diệu  chẳng  khá  nghĩ  bàn.  Các  Ngài  tôn  trọng 

giáo lý Ðại Thừa, ñem tuyên dương vào hải hội (tức là vì cả thế giới). Các Ngài lăn 

vào bể khổ (tức là vì nhân loại ñối trị tính ác). Tâm nhân từ của các Ngài khế hợp 

với tâm Thường Tịch Quang (tức là Ðệ Nhất Nghĩa), vì thế mà vạn ñức phải kính 

vâng các Ngài, quần linh phải chầu cả về các Ngài. 



Ta lại nên biết mầm thành Phật phải nhờ duyên mới khởi lên ñược, duyên ấy tức 

là cả Pháp Giới; vậy thì một niệm tức là hết thảy niệm, một chúng sinh tức là hết 

thảy chúng sinh, một hương, một hoa, một thanh, một sắc… cho ñến một khi chịu 

sám hối, ñược thụ ký, ñược xoa ñầu, ñược dắt tay v.v… khắp cả 10 phương, suốt 

cả ba ñời, không một chỗ nào, không một giây phút nào mà không lan tràn, dung 

hòa  khắp  cả  tâm  một,  cho  nên  cái  nhân tăng  thượng  duyên  này  (cái  duyên  làm 

cho tăng thêm lên) ñược gọi là pháp giới duyên khởi. 



Ðó chính là cái nghĩa “biến duyên pháp giới”, tức là tưởng niệm và kết duyên với 

cả 10 phương pháp giới vậy. Như thế (thì vẫn chẳng ra ngoài pháp giới), người tu 

ở ngôi thấp kém vẫn có thể quyết chí chuyên cầu sinh sống ở Tây phương ñược. 

Và người tu ở ngôi cao sâu (thì còn pháp giới nào nữa) mà phải bỏ Tây phương ñể 

mong cầu riêng lấy một thế giới Hoa Tạng? 



Nếu  người  nào còn  bảo  Tây Phương  là  Quyền  Giáo,  Hoa  Tạng  mới  là  Thực Giáo, 

Tây Phương là Tiểu Thừa, Hoa Tạng mới là Ðại Thừa thì hoàn toàn là sa ñọa vào 

hạng chúng sinh mang cái thức tính Biến Kế Chấp (là cái ý tưởng mơ hồ). Bởi vì 

người ấy chẳng hiểu thế nào là Quyền, là Thực, là Ðại, là Tiểu, tất cả 4 giáo môn 

chỉ  là  ñồng  một  thể,  mà  không  có  tự  tính  riêng  biệt  (câu  này  phá  tan  ñược  cái 

tâm nghi hoặc từ hơn một nghìn năm nay)  



Dưới ñây, Phật Thích Ca thích nghĩa cái TÊN bộ kinh này. 

 

 

Kinh văn  



 Hán: Xá Lợi Phất! Ư nhữ ý vân hà? Hà cố danh vi Nhất Thiết Chư Phật Chi 

 Sở Hộ Niệm? Xá Lợi Phất! Nhược hữu thiện nam tử, thiện nữ nhân văn thị 

 kinh,  thọ trì  giả,  cập văn  chư  Phật danh  giả, thị chư  thiện nam tử,  thiện 

 nữ  nhân  giai  vi  nhất  thiết  chư  Phật  chi  sở  hộ  niệm,  giai  ñắc  bất  thoái 

 chuyển ư A-nậu-ña-la tam-miệu tam-bồ-ñề. Thị cố Xá Lợi Phất! Nhữ ñẳng 

 giai ñương tín thụ ngã ngữ cập chư Phật sở thuyết. 

  

 Việt: Xá Lợi Phất ơi! Ý ông thế nào? Sao gọi kinh này là kinh “Nhất thiết 

 chư  Phật  hộ  niệm”?  Xá  Lợi  Phất  này!  Nếu  có  thiện  nam  hay  là  thiện  nữ 

 nghe  kinh  này  rồi,  mà  chịu  nhớ  lấy  cả  những  danh  hiệu  chư  Phật  sáu 

Trang 61 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 



 phương, nghe rồi nhớ lấy thì thiện nam ấy hay thiện nữ ấy ñều ñược hết 

 thảy  chư  Phật  hộ  niệm  và  ñược  tới  cõi  A-nậu-ña-la  tam-miệu  tam-bồ-ñề 

 chẳng  hề  lui  chuyển.  Vì  thế  cho  nên,  ông  Xá  Lợi  Phất  cùng  các  ông  ñây 

 ñều nên tin chịu lời ta và lời chư Phật ñã nói. 



Bộ kinh này chuyên nói về tâm yếu vô thượng (tức là nói cái tâm trọng yếu hơn 

hết),  những  danh  hiệu  của  chư  Phật, hết  thảy  ñều  hiểu  rõ  muôn  ngàn công ñức 

ñầy ñủ rốt ráo trên hết, cho nên người nào ñược nghe kinh này và danh hiệu của 

chư  Phật  ở  kinh  này  ñều  ñược  chư Phật  hộ  niệm.  Lại  người  nghe  kinh  và thụ  trì 

kinh tức là người chấp trì danh hiệu (người niệm Phật). Bởi vì danh hiệu của Phật 

A Di Ðà bao giờ cũng ñược chư Phật hộ niệm. 



Hoặc có người hỏi: Chỉ nghe danh hiệu chư Phật mà chưa giữ ñược nghĩa kinh thì 

có ñược chư Phật hộ niệm(24) lên ngôi Bất Thoái không? 



Thưa: Cái nghĩa “nghe” ở ñây có phần Cuộc và phần Thông. 



Về phần Cuộc thì như kinh Chiêm Sát có nói: “Kẻ nào mang cái tâm tạp loạn nhơ 

bẩn  thì  tuy có niệm  danh  hiệu  của  ta  mà  vẫn  chẳng  phải  là ñã  ñược  nghe  danh 

hiệu  của  ta,  vì  tâm  người  ấy  chưa  quyết  ñịnh  tin  và  hiểu,  thì  chỉ  ñược  quả  báo 

phúc  thiện  ở  thế  gian  thôi,  chẳng  ñược  lợi  ích  mầu  nhiệm  sâu  xa  rộng  lớn.  Nếu 

người niệm Phật ñã ñược ñến chỗ Nhất Hạnh Tam Muội(25) thì mới thành ñược cái 

tâm  có  ñức  hạnh  mầu  nhiệm  rộng  lớn  và  ñược  gọi  là  ñã  lên  ngôi  Tương  Tự  Vô 

Sinh Pháp Nhẫn(26). Có thế mới thật là người ñã ñược nghe danh hiệu chư Phật ở 

khắp mười phương..” 



Vậy thời chữ “nghe” ở ñoạn kinh này cũng phải có nghĩa sâu xa như ở trong kinh 

Chiêm  Sát.  Cho  nên  cần  phải  nghe  rồi,  phải  niệm  Phật  ñến  chỗ  Nhất  Tâm  Bất 

Loạn thì mới ñáng là “người ñã ñược nghe danh hiệu của chư Phật, ñược Phật hộ 

niệm”. Thế là “nghe” ở ñây thuộc về nghĩa Cuộc. 



Còn nghĩa chữ “nghe” thuộc về phần Thông là: tâm từ bi chư Phật chẳng khá nghĩ 

bàn,  công  ñức  danh  hiệu  của  chư  Phật  chẳng  khá  nghĩ  bàn,  cho  nên  người  nào 

một khi ñược nghe một danh hiệu Phật rồi thì bất luận người ấy là người hữu tâm 

hay vô tâm, tin hay chẳng tin ñều ñã thành ra cái mầm duyên tốt rồi. Huống chi 

Phật  ñộ  chúng  sinh  là  bình  ñẳng,  coi  kẻ  oán,  kẻ  thân  như  nhau,  không  hề  mỏi 

mệt. Miễn là ñược nghe danh hiệu Phật tất là ñược Phật hộ niệm, còn nghi gì nữa? 

Nhưng cứ theo như bộ Kim Cương Tam Luận nói thì một vị Bồ Tát có căn ñã chín 

rồi mới ñược Phật hộ niệm, tức là ñược ở vào ngôi Ðịa Bồ Tát về Biệt Giáo, hay là 

ngôi Trụ  Bồ Tát về  Viên Giáo, bởi vì người  nào cứ ñúng sức mình tu  (tự lực) mà 

tu, tất là phải tu vào bậc “Ðồng Sinh Tính”(27) rồi mới ñược Phật hộ niệm. 



Còn như tu Niệm Phật là lối tu nhờ vào sức người (tha lực) thì mau, cho nên lên 

ngôi  “tương  tự  Vô  Sinh  Pháp  Nhẫn”  cũng  ñã  ñược  Phật  hộ  niệm  rồi.  Và  cả  ñến 

những  người  còn  ở  dưới  ngôi  Tương  Tự  ấy  cũng  ñều  có  cái  nghĩa  “ñược  Phật  hộ 

niệm”  về  phần  Thông.  Và  xuống  ñến  dưới  nữa  là  hạng  người  chỉ  một  khi  ñược 

nghe  danh  hiệu  Phật  thôi  (nhất  văn  Phật  danh),  ñối  với  Ðồng  Thể  Pháp  Tính(28) 

của người ấy ñã có một sức mạnh phát ra rồi, thì cũng ñã gây ñược cái nhân tốt 

về ñời sau này, chẳng bao giờ lui mất. 



Chữ  “a-nậu-ña-la”  nguyên  âm  Ấn  Ðộ  ñọc  là  Anuttara,  dịch  ra  chữ  Hán  là  Vô 

Thượng, nghĩa là “trên hết”. Chữ Tam-miệu Tam-bồ-ñề nguyên âm Ấn Ðộ ñọc là 

Samyak Sambodhi, dịch ra chữ Hán là Chính Ðẳng Chính Giác, nghĩa là giác ngộ 

bình ñẳng chân chính hoàn toàn. Vậy Anuttara Samyak Sambodhi là cái quả chính 

giác ngộ hoàn toàn của bậc Ðại Thừa. 



Trang 62 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 



Chữ Bất Thoái ở ñây là “viên tam bất thoái”, nghĩa là viên mãn ñầy ñủ ba ngôi Bất 

Thoái như trên ñã giải thích. Viên Tam Bất Thoái là một danh từ khác nhưng cùng 

một nghĩa với danh từ “nhất sinh thành Phật” nghĩa là chỉ có một lần sinh chót ấy 

là  thành  Phật.  Bởi  thế,  Phật  Thích  Ca  cố  khuyên  bọn  ông  Thân  Tử  (tức  Xá  Lợi 

Phất) ñều nên tin chịu lời kinh này vậy. 



Công  ñức  ñược  nghe  danh  hiệu  Phật  mầu  nhiệm  như  thế,  Phật  Thích  Ca  và  chư 

Phật khắp mười phương ñều tuyên truyền nói ra như thế, mà ta lại còn không tin 

ư? 



Ðoạn thứ nhất “Khuyến Tín Lưu Thông” ñến ñây là hết. 





2. Khuyến nguyện lưu thông  

 

Kinh văn 



 Hán:  Xá  Lợi  Phất!  Nhược  hữu  nhân  dĩ  phát  nguyện,  kim  phát  nguyện, 

 ñương  phát  nguyện,  dục  sinh  A  Di  Ðà  Phật  quốc  giả;  thị  chư  nhân  ñẳng 

 giai  ñắc  bất  thoái  chuyển  ư  A-nậu-ña-la  tam-miệu  tam-bồ-ñề,  ư  bỉ  quốc 

 ñộ, nhược dĩ sinh, nhược kim sinh, nhược ñương sinh. Thị cố, Xá Lợi Phất! 

 Chư  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân  nhược  hữu  tín  giả,  ưng  ñương  phát 

 nguyện sinh bỉ quốc ñộ. 

  

 Việt: Xá Lợi Phất ơi! Nếu có những người muốn sinh sang nước Phật A Di 

 Ðà  mà  ñã  phát  nguyện,  hoặc  nay  mới  nguyện,  hoặc  mai  mới  nguyện  thì 

 những người ấy ñều ñược tới cõi A-nậu-ña-la tam-miệu tam-bồ-ñề chẳng 

 hề lui chuyển, và ñều ñược sinh sang cõi nước kia: ai ñã phát nguyện thì 

 ñã sinh rồi, ai nay mới nguyện thì nay ñược sinh; còn mai mới nguyện thì 

 mai ñược sinh. Bởi thế, cho nên Xá Lợi Phất ơi! Các thiện nam ơi, các thiện 

 nữ ơi, nếu có ai tin thì nên phát nguyện sinh sang nước kia. 



Trong ñoạn  kinh  này có mấy câu:  Ai  ñã  phát  nguyện thì  ñã  sinh  rồi;  ai  nay  mới 

nguyện thì nay ñược sinh; còn mai mới nguyện thì mai ñược sinh… Ðó chính là lời 

Phật Thích Ca hiển rõ cho ta biết rằng:  



“Ai ñã y cứ vào cái tâm Tịnh Tín của mình mà phát ra lời nguyện cầu sinh Tịnh Ðộ 

thì lời nguyện ấy quyết không là nguyện hư ảo vậy”. 



Hễ  không có  Tín  thì  chẳng  thể nào  phát nguyện  ñược, mà ñã  không  có Nguyện, 

không có Tín, thì cũng chẳng thể nào ñược sinh. Cho nên Phật Thích Ca nói: “Nếu 

có ai TiN thì nên phát NGUYỆN…” 



Lại  còn  Nguyện  ấy  là  khoán  ước  của  Tín  và  là  then  chốt  của  Hạnh,  thì  Nguyện 

phải là một việc thiết yếu lắm. Phật nói một chữ Nguyện thì phải hiểu chữ Tín và 

chữ Hạnh ñều ở cả trong chữ Nguyện ấy rồi. Vì thế mà Phật phải ân cần ñến ba 

lần khuyên phát nguyện. 



Lại  còn  câu  cuối  ñoạn  kinh  này  là:  “Nguyện sinh  bỉ quốc  ñộ”  (nguyện  sinh sang 

nước  kia).  Câu  kinh  này  tức  là  2  pháp  môn  Hân  và  Yểm  (Hân  là  hân  hoan  vui 

thích, Yểm là yểm ly: chán bỏ). 



a)  Pháp  môn  Yểm  là  yểm  ly  Ta  Bà  (chán  bỏ  cõi  Ta  Bà  vì  tệ  ác  lắm!),  phép  này 

cùng với phép tu: 



Y vào Khổ Ðế và Tập Ðế mà phát ra 2 hoằng nguyện là: “Chúng sinh vô biên thệ 

nguyện ñộ” và “phiền não vô tận thệ nguyện ñoạn” cùng ứng hợp với nhau. 

Trang 63 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 



b)  Pháp  môn  Hân  là  hân  cầu  Cực  Lạc  (vui  cầu  sang  Cực  Lạc,  vì  yên  tĩnh  lắm!), 

phép này cùng với phép tu: 



Y vào Ðạo Ðế và Diệt Ðế mà phát ra 2 hoằng nguyện là: “Pháp môn vô lượng thệ 

nguyện học” và “Phật ñạo vô thượng thệ nguyện thành”. 



Vì có Phật nguyện rộng lớn như thế, cho nên Phật mới bảo: “Thì những người ấy 

ñều ñược tới cõi A nậu ña la tam miệu tam bồ ñề chẳng hề lui chuyển” tức là ñắc 

ñạo Bồ Ðề, lên ngôi Bất Thoái. 



(Ðoạn văn này là cả một bí quyết của tông Tịnh Ðộ mà người ñời phần ñông mơ 

mộng không  hiểu ñược  rõ ràng ñến nơi ñến chốn, vì thế mà  hiện nay tuy có rất 

nhiều người niệm Phật mà rất ít người ñược thành công). 



Hoặc  có  người  hỏi:  Như  ai  nay  phát  nguyện  thì  chỉ  nói  là:  rồi  mai  sẽ  ñược  sinh 

mới phải, cớ sao lại nói: “Ai nay phát nguyện thì nay ñược sinh” là nghĩa làm sao? 



Thưa: Câu này cũng có 2 nghĩa:  



1. Chữ “nay” ở trong câu này là rút vào một thời kỳ mà nói là “nay”. Như người 

nào  giờ  phút  này  phát  nguyện  niệm  danh  hiệu  Phật  thì  ñến  giờ  phút  lâm  chung 

(sắp chết) quyết ñịnh ñược sinh Tịnh Ðộ  (Phải  có cái nghĩa  này mới  khiến người 

niệm  Phật  chỉ  tu  trong  một  ñời,  một  thời  kỳ  thiết  yếu  là  nhất  ñịnh  thành  công 

không  thể  sai  lạc.  Nay  phát  nguyện  thì  nay  ñược  sinh,  chính  là  nghĩa  thế.  Chữ 

“nay” ở ñây có nghĩa là: Chỉ trong một ñời này). 



Chữ “Nay” ở trong câu này là rút vào “một niệm” (một giây phút, một sát na) mà 

nói  là  “nay”.  Nghĩa  là  mỗi  một  niệm  mà  tâm  mình  ứng  hợp  với  tâm  Phật  thế  là 

ngay một niệm ấy mình ñã ñược sinh rồi. Niệm nào, niệm nào cũng ứng hợp như 

thế  thì  niệm  nào,  niệm  nào  mình  cũng  ñã  ñược  sinh  ngay  rồi  (Phải  có  cái  nghĩa 

này  mới  khiến  người  niệm  Phật  thâm  nhập  vào  phép  tu  “Nhất  Hạnh  Tam  Muội” 

hay  là  “Niệm  Phật  Tam  Muội”,  bởi  thế  mà  nói:  Nay  phát  nguyện  thì  nay  ñược 

sinh)  



Nhân mầu  nhiệm và quả mầu  nhiệm của  người niệm Phật ñều chẳng  bao giờ  lìa 

khỏi. Một tâm (một tâm tức là tâm mình và tâm Phật ứng hợp với nhau làm một), 

nhân và quả ấy giống như 2 ñầu cán cân, hễ lên thì ñồng thời lên ngay, xuống thì 

ñồng thời cũng xuống ngay.Vậy thì, người niệm Phật cần gì phải ñợi ñến hết kiếp 

Ta Bà rồi mới ñược sinh vào ao thất bảo? Không, chỉ ngay giờ phút này ta có tín 

tâm, ta có phát nguyện, ta niệm danh hiệu Phật thì bóng ñài sen vàng tươi sáng 

sủa của ta ñã hiện ra ngay rồi. Ta không phải là người trong cõi Ta Bà nữa! (Câu 

này là một sự thực có ñúng với chân lý, chứ không phải là chỉ lý luận suông ñâu!) 

Thực  là  một  phép  tu:  Cực  viên,  cực ñốn,  nan  nghị,  nan  tư  (rất  ñầy  ñủ,  rất mau 

chóng,  rất  khó  bàn,  rất  khó  nghĩ)  chỉ  có  các  bậc  ñại  trí  tuệ  mới  thâm  tín,  thâm 

hiểu ñược. 





3. Khuyến hạnh lưu thông  



Trong  ñoạn  Khuyến  Hạnh  Lưu  Thông,  trước  là  lời  chư  Phật  khen  ngợi  ñức  Giáo 

Chủ Thích Ca, sau là lời ñức Giáo Chủ kết lại mà than thở. 





Kinh văn  



 Hán:  Xá  Lợi  Phất!  Như  ngã  kim  giả,  xưng  tán  chư  Phật  bất  khả  tư  nghị 

 công ñức, bỉ chư Phật ñẳng diệc xưng tán ngã bất khả tư nghị công ñức, 

Trang 64 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 



 nhi tác thị ngôn: “Thích Ca Mâu Ni Phật năng vi thậm nan hy hữu chi sự, 

 năng ư Ta Bà quốc ñộ ngũ trược ác thế: kiếp trược, kiến trược, phiền não 

 trược, chúng sinh trược, mạng trược trung ñắc a nậu ña la tam miệu tam 

 bồ ñề, vị chư chúng sinh, thuyết thị nhất thiết thế gian nan tín chi pháp. 

  

 Việt: Xá Lợi Phất ơi! Như ta ngày nay ngợi khen công ñức chẳng xiết nghĩ 

 bàn của chư Phật kia, thì chư Phật kia cũng lại ngợi khen công ñức của ta 

 chẳng  xiết  nghĩ  bàn  mà  nói  câu  này:  “Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  làm  ñược 

 những việc rất khó hiếm có, ở ngay giữa cõi Ta Bà kham khổ, lại vào cái 

 ñời  có  năm  ác  trược:  một  là  kiếp  trược,  hai  là  kiến  trược,  ba:  phiền  não 

 trược,  bốn:  chúng  sinh  trược,  năm  là  mạng  trược,  thế  mà  chứng  ñược  a 

 nậu ña  la  tam  miệu  tam  bồ  ñề;  lại  vì  chúng  sinh  nói  ra  phép  ấy  là  phép 

 hết thảy thế gian khó tin.   



(Câu kinh cuối cùng này hệ trọng ở hai chữ “Trì Danh”, cho nên thuộc về Khuyến 

Hạnh Lưu Thông). 



Trí tuệ  và  công ñức  của  các ñức  Phật  ñều  là  bình ñẳng  như  nhau  cả, nhưng  mà 

ñem  ra  bố  thí  giáo  hóa  thì  có  chỗ  dễ  và  có  chỗ  khó:  Như  ở  cõi  Tịnh  Ðộ  mà  tu 

thành Bồ Ðề thì dễ, mà ở cõi ñời trược thế này thì khó lắm! Vì chúng sinh ở trược 

thế nói pháp Tiệm (hiểu dần dần) còn dễ, chứ nói pháp Ðốn (hiểu ngay) thì khó 

nữa!  Vì  chúng  sinh  ở  trược  thế  nói  các  pháp  Ðốn  khác  còn  dễ,  mà  nói  cái  pháp 

Ðốn vượt tắt ngang sang Tịnh Ðộ thì lại càng khó nữa! 



Vì chúng sinh ở trược thế nói cái pháp diệu quán “ñốn tu, ñốn chứng ñể vượt tắt 

ngang sang Tịnh Ðộ” ñã chẳng dễ gì, thế mà nay lại nói cái pháp “tu chứng” này 

chẳng  cần  cù  khó  nhọc  gì, chỉ  có  trì niệm  danh  hiệu  Phật  A  Di  Ðà  thôi mà ñược 

lên ngay ngôi Bồ Tát Bất Thoái thì thực là một phép phương tiện ñệ nhất, ñặc biệt 

lạ lùng, mầu nhiệm hơn hết, vượt hẳn ra ngoài sức tưởng tượng nghĩ bàn của loài 

người. Ðó là một khó khăn trong các khó khăn. Bởi thế mà chư Phật ở khắp mười 

phương,  không một  vị  nào  là không  suy  tôn  ñức  Phật Thích  Ca  của  ta là  một  vị 

Phật dũng mãnh hơn hết. 



Ngũ trược ác thế (ñời có 5 vẩn ñục ñộc ác):  



1.  Kiếp Trược là thời ñại tụ hợp toàn những pháp vẩn ñục cả. Không có cái hạnh 

tu  Niệm  Phật  này  là  một  hạnh  tu  mang  cả  ác  nghiệp  mà  vượt  tắt  ra  ngoài 

vòng Kiếp Trược thì không tài nào mà ñộ thoát ñược những chúng sinh ở trong 

ở  trong  vòng  Kiếp Trược  ấy  (phép  tu  này  giống  như  người bị  quân  cướp  bao 

vây phải phá vòng vây mà ra). 



2.  Kiến Trược là thời ñại có 5 tà kiến, nó sai khiến con người mau  lẹ lắm, thịnh 

hành lắm (ngũ lợi sử tà kiến tăng thịnh). 



Năm tà kiến ấy là:  



I. 

Thân kiến là si mê lầm tưởng thấy thân ta và những vật của ta là thực 

có. 



II. 

Biên  kiến  là  khi  ñã  cố  chấp  thân  ta  và  vật  của  ta  là  thực  có,  tất  phải 

thiên về một bên nào: hoặc theo chủ nghĩa thân ta chết là hết chuyện, 

là  ñoạn  diệt,  là  Vô;  hoặc  theo  chủ  nghĩa  thân  ta  chết  mà  vẫn  còn, 

không mất, không thay ñổi, thân ta là thường trụ, là Hữu. 



III. 

Kiến thủ kiến là học theo những ý kiến chủ nghĩa tà ngụy, kém cỏi, hẹp 

hòi của các tà thuyết, tà ñạo, cho là mầu nhiệm hay hơn hết. 



Trang 65 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 



IV. 

Giới  thủ  kiến  là  học  theo  những  giới  luật  nhảm  nhí  của  bọn  tà  ma  ñể 

cầu sinh lên trời v.v… cho thế là chân chính giữ ñược giới và ñắc ñạo. 



V. 

Tà kiến là học theo tất cả những lý luận, những chủ nghĩa, những ñạo 

giáo  sai  lầm  cho  là  ñời  người  không  có  nhân,  có  quả  chi  hết,  cũng 

không có thiện báo, ác báo chi cả. 



Chúng  sinh  và  loài  người  ở vào  thời ñại  có  5  tà  kiến  này  nó  làm  cho  tối tăm 

mù  quáng,  ñắm  chìm  vẩn  ñục,  cho  nên  gọi  là  ñời  Kiến  Trược.  Không  có  cái 

hạnh tu Niệm Phật này là một hạnh tu chẳng cần ñến phép Phương Tiện nào 

khác mà cũng khai ngộ ñược tâm của mình thì ñộ thoát làm sao ñược những 

chúng sinh ở trong vòng Kiến Trược ấy? (Phép tu này là một quyết ñịnh chặt 

chẽ, không cho một ý kiến nào khác xen lẫn vào nữa). 



3.  Phiền Não Trược: Là thời ñại có 5 phiền não, nó cứ ngấm ngầm sai khiến con 

người, nó nguy lắm và thịnh hành lắm (ngũ ñộn sử phiền hoặc tăng thịnh). 



Năm phiền não ấy là:  



a. Tham lam: yêu thích, ham muốn. 

b. Sân hận: giận dữ, thù hằn. 

c. Si mê: ngu dốt, mê muội. 

d. Mạn: kiêu ngạo, khinh người, trịch thượng. 

e. Nghi ngờ: không có tín tâm chân thật. 



Năm cái Tâm Sở xấu xa này luôn luôn ngấm ngầm làm phiền não, rung ñộng, 

rối  loạn,  vẩn  ñục  cái  tâm  tính  yên  tĩnh  trong  sạch,  sáng  suốt  của  con  người 

cho  nên  gọi  là  ñời  Phiền  Não  Trược.  Không  có  cái  hạnh  tu  Niệm  Phật  này  là 

một hạnh tu nhận ngay cái tâm phàm là tâm Phật thì không có phép nào ñộ 

thoát ñược những chúng sinh ở trong vòng Phiền Não Trược ấy! (Phép tu này 

là bình ñẳng, không lấy riêng ai, không bỏ riêng ai cả!)  



4.  Chúng Sinh Trược: là cái thân thể và cái thế giới của ta ở ñây do 5 Kiến Trược 

và  và  5  Phiền  Não  Trược  cảm  ứng  mà  hiện  ra 5  phần  (ngũ ấm)  hòa  hợp  với 

nhau. Nó rất thô bỉ, tệ ác, nó giả tạm mà gọi là “thân thể chúng sinh”. 



Thân Ngũ Ấm có một phần Sắc (tức là cái thân có 5 căn và cái thế giới có 6 

trần) và 4 phần Tâm (tức là Thụ, Tưởng, Hành, Thức). Cả một phần Sắc và 4 

phần  Tâm  ñều  hủ  lậu,  ñê  liệt,  vẩn  ñục  cho  nên  gọi  là  Chúng  Sinh  Trược. 

Không  có  cái  hạnh  tu  Niệm  Phật  này,  là  một  hạnh  tu  vui  cầu  Cực  Lạc,  chán 

ghét Ta Bà, thì lấy gì mà ñộ thoát ñược những người ở trong vòng Chúng Sinh 

Trược ấy? (Phép tu này là một phép tu rõ ràng lấy thiện, bỏ ác). 



5.  Mạng Trược là phần nhân, phần quả ñều kém cỏi, mạng sống ngắn ngủi quá, 

già  lắm  cũng  chẳng  ñầy  ñủ  một  trăm  năm  cho  nên  gọi  là  ñời  Mạng  Trược. 

Không có cái hạnh tu Niệm Phật này là một hạnh tu chẳng cần phí nhiều thời 

giờ, ngày, tháng, năm, ñời, kiếp và cũng chẳng phải khó nhọc, cần khổ gì, thì 

không thể nào ñộ thoát ngay ñược những chúng sinh ở trong vòng Mạng Trược 

ấy?  (Phép  tu  này  vừa  với  sức  lượng  của  từng  người,  ai  tu  cũng  ñược  thỏa 

mãn). 



Lại còn  nữa,  là chỉ cứ  một tâm Tín  Nguyện trang nghiêm như thế mà niệm  Phật 

thì mỗi một tiếng niệm Nam Mô A Di Ðà Phật là:  



-  Chuyển ngay ñược Kiếp Trược thành ra Thanh Tịnh Hải Hội (một hội tu của các 

vị Bồ Tát rất trong lặng như bể khơi). 



Trang 66 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 



-  Chuyển ngay ñược Kiến Trược thành ra Vô Lượng Quang (trí quang sáng suốt 

vô lượng). 



-  Chuyển ngay ñược Phiền Não Trược thành ra Thường Tịch Quang (tâm thường 

trụ, vắng lặng, sáng suốt). 



-  Chuyển ngay ñược Chúng Sinh Trược thành ra thân Liên Hoa Hóa Sinh (thân ở 

trong hoa sen hóa sinh ra). 



-  Chuyển  ngay  ñược  Mạng  Trược  thành  ra  Vô  Lượng  Thọ  (mạng  sống  lâu  vô 

lượng). 



Thế cho nên mỗi một tiếng niệm Nam Mô A Di Ðà Phật là một phép tu tâm A nậu 

ña la tam miệu tam bồ ñề mà ñức Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật ñã chứng ñược ở 

ngay giữa ñời ngũ trược ác thế này (nghĩa lý câu này thực hiếm có, ñó là bí quyết 

của tông Tịnh Ðộ từ nghìn xưa, nhất ñán mở tung ra cho mọi người thấy rõ). 



Nay  Ngài  ñem  toàn  thể  quả  Phật  ấy,  Ngài  trao  cho  các  chúng  sinh  ở  ñời  Ngũ 

Trược ác thế này, theo ñấy mà tu. 



Ðó là cảnh giới hành vi của chư Phật; vậy chỉ có Phật Thích Ca cùng với chư Phật 

khắp  10  phương  mới  thấu  suốt  hết  ñược.  Ngoài giới  Phật  còn 9  giới  khác  (là  Bồ 

Tát, Duyên Giác, Thanh Văn, thiên, nhân, a tu la, ñịa ngục, ngạ quỷ, súc sinh) thì 

tự lực mình chẳng thể nào mà tự hiểu, tự tin ñược. 



Trong ñoạn này, chữ “chư chúng sinh” là chỉ riêng cho hạng chúng sinh ở ñời ngũ 

trược ác thế. 



Chữ “nhất thiết thế gian” là chỉ suốt các khí thế gian trong 4 cõi và các tình thế 

gian trong 9 pháp giới (khí thế gian là trái ñất, tình thế gian là những thân chúng 

sinh ở trên trái ñất). 



Trong ñoạn văn Khuyến Hạnh Lưu Thông, lời chư Phật ở khắp mười phương khen 

ngợi ñức Giáo Chủ Thích Ca ñến ñây là hết. 



Dưới  ñây  là  lời  ñức  Giáo  Chủ  Thích  Ca  tự  kết  lại  mà than  thở  với  tôn  giả  Xá  Lợi 

Phất và giao phó cho tôn giả. 



Kinh văn: Xá Lợi Phất! Ðương tri ngã ư ngũ trược ác thế hành thử nan sự, ñắc a-

nậu-ña-la tam-miệu tam-bồ-ñề, thuyết thử nan tín chi pháp, thị vi thậm nan! 



Việt: Xá Lợi Phất ơi! Ông nên biết rằng: Ở giữa cõi ñời có năm trược ác mà ta ñã 

làm việc rất khó kia: là ñã chứng ñược a nậu ña la tam miệu tam bồ ñề và ta ñã 

nói  phép  khó  tin  ấy,  ñể  cho  hết  thảy  các  thế  gian  nghe,  như  thế  thực  là  những 

việc rất khó. 



Chỉ có một hạnh tu “Tín, Nguyện, Trì Danh” chẳng xen lẫn vào một việc nào khác 

nữa, mà chuyển ñược cả năm trược ác, ñó là một cảnh giới tu hành chẳng thể nào 

nghĩ bàn ñược. 



Giả sử không có ñức Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni giáng sinh vào ñời ác thế, không có 

Ngài  thị  hiện  tu  ñắc  ñạo  tâm  Bồ  Ðề,  không  có  Ngài  dùng  trí  tuệ  lớn  lao  và  tâm 

thương cứu rộng lớn ñể thấy rõ hạnh tu này, ñể thực hành hạnh tu này, ñể nói ra 

hạnh tu này thì bọn chúng sinh ta nhờ vào ñâu mà bẩm thụ ñược hạnh tu này? 



Nhưng loài người chúng ta:  



Trang 67 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 



a.  Hiện ñang ở trong Kiếp Trược quyết ñịnh là bị cái thời ñại vẩn ñục này nó vây 

bọc ta, nó làm khổ não, áp bức ta. 



b.  Hiện ñang ở trong Kiến Trược, quyết ñịnh là ta bị cái trí xảo trá của bọn tà sư 

nó trói buộc. 



c.  Hiện  ñang  ở  trong  Phiền  NãoTrược,  quyết  ñịnh  là  ta  bị  cái  tâm  tham  dục  nó 

hãm hại và cái nghiệp ñộc ác nó kích thích. 



d.  Hiện ñang ở trong Chúng Sinh Trược, quyết ñịnh là ta ñành chịu ở yên trong 

cái  thân  bẩn  thỉu  này  mà  chẳng  biết  rõ  là  bẩn  thỉu,  cam  chịu  cái  thân  hèn 

kém, yếu ớt này mà chẳng thể nào bay cao lên ñược. 



e.  Hiện  ñang  ở  trong  Mạng  Trược,  quyết  ñịnh  là  ta  bị  cái  ma  lực  vô  thường  nó 

nuốt  mất  ñời  sống  nhanh  như  tia  lửa  chớp  nhoáng,  trở  bàn  tay  không  kịp 

(năm  ñoạn  này  nên  hợp  với  5  ñoạn  trên  nói:  Nếu  không  có  phép  Niệm  Phật 

này thì quyết không ñộ thoát ñược ra ngoài 5 vòng trược ác). 



Nếu  chúng ta  không biết  ñích  xác phép  tu  Tín Nguyện  Trì  Danh  này  là một  việc 

rất khó khăn, thì có lẽ ta cứ mơ tưởng có một phép tu nào khác có thể cứu ta ra 

khỏi ñược vòng ngũ trược! (Ta nên biết cái tôn chỉ thậm nan này, từ xưa ñến nay, 

chưa ai nói rõ ra ñược ñích xác như thế!)  



Kiếp người chúng ta ví như ở vào trong cái nhà lửa cháy bốn bên rồi, mà vẫn cứ 

nô ñùa, bàn cãi suông chơi với nhau hoài. Chỉ có ai biết ñích thực là một việc rất 

khó khăn thì mới giết cho chết hẳn cái tâm tham dục, tà ngụy ñi, và mới biết quý 

báu phép tu Nhất Hạnh này (tức là phép Niệm Phật chánh ñịnh: Nhất Hạnh Tam 

Muội hay là Niệm Phật Tam Muội. Bảo cho người biết quý báu phép tu niệm Phật 

là công ñức ñến muôn ñời về sau). 



Chỉ vì thế mà ñức Phật Bổn Sư phải hết lời nói ñi, nói lại: “Khó lắm! khó lắm!”Ðó 

là thâm tâm Ngài muốn phó chúc, bọn ta cần phải biết. 



Phần Phổ Khuyến ñến ñây là hết. 







KẾT KHUYẾN 

 

Kinh văn  



 Hán: Phật thuyết thử kinh dĩ, Xá Lợi Phất cập chư tỳ khưu, nhất thiết thế 

 gian, thiên, nhân, a tu la ñẳng, văn Phật sở thuyết, hoan hỷ tín thụ, tác lễ 

 nhi khứ. 

  

 Việt: Phật nói kinh này, khi ñã xong rồi, Ngài Xá Lợi Phất và các tỳ khưu, 

 hết thảy thế gian, cõi trời, cõi người, cõi A Tu La và các cõi khác, nghe lời 

 Phật nói, vui mừng tin chịu, làm lễ rồi ñi. 



Pháp môn Niệm Phật này thực chẳng khá nghĩ bàn, rất khó tin, khó hiểu, trong ñệ 

tự Phật, không có một người nào biết ñến mà hỏi Phật. 



Trí tuệ Phật soi thấy cơ duyên chúng sinh thành Phật ñã chín rồi. Mặc dầu không 

ai hỏi, mà tự Phật nói ra phép Niệm Phật này khiến chúng sinh ñược 4 lợi ích (ñây 

là thích nghĩa 8 chữ: hoan hỷ, tín thụ, tác lễ, nhi khứ). 



Trang 68 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 



Phật nói phép tu Niệm Phật này, giống như một trận mưa hợp thời làm cho nhân 

vật,  cỏ  cây  mát  mẻ,  thấm  nhuần,  nảy  nở,  lớn  lên,  thế  gọi  là  “hoan  hỷ”  (vui 

mừng). Ðó là phần lợi ích do pháp Phật bố thí cho toàn thể thế giới. 



Trong tâm không còn nghi hoặc một tơ hào nữa, thì gọi là Tín (tin). Lãnh nạp lấy 

nghĩa  Phật  vào  tâm  chẳng  giờ  phút  nào  quên,  thế  gọi  là  Thụ  (chịu).  Ðó  là  hai 

phần lợi ích vì tin lời Phật mà làm thiện, vì chịu lời Phật mà bỏ ác. 



Ðem  thân  mạng  quay  về  với  Phật,  ứng  hợp  với  toàn  thể  pháp  giới  trùng  trùng 

duyên khởi, thế gọi là “tác lễ” (làm lễ). Ðó là phần lợi ích ñược hiểu suốt vào Ðệ 

Nhất Nghĩa của Phật. 



Nhưng trong mỗi một lợi ích, thực ra lợi ích nào cũng có ñủ cả 4 lợi ích (ñược một 

lợi ích tức là ñược cả 4 lợi ích). Ðấy chỉ là muốn cho dễ hiểu mà tạm phân biệt ra 

làm 4 ñấy thôi. Người nghe kinh tự mình ñã thực hành, ñã ñược 4 phần lợi lợi ích 

rồi,  cứ  một  chiều  tiến  mãi  không  lui,  ñem  kinh  này  ñi  mà  lưu  thông  truyền  bá 

khắp nơi ñể báo ñền ân Phật, thế gọi là “nhi khứ” (rồi ñi). Ði mãi suốt ñời vị lai, 

giáo hóa cho mọi người ñược 4 phần lợi ích ấy nó vô cùng tận. 



Kinh  Phật có nói: “Ðến  ñời Mạt Pháp, ức vạn  người tu hành,  ít khi có một người 

ñắc ñạo, chỉ còn nhờ vào phép tu Niệm Phật này mà ñược ñộ thoát thôi!” Than ôi! 

Ðời bây giờ chính là ñời Mạt Pháp rồi (thổ lộ hết tâm can), nếu chúng ta bỏ pháp 

môn Niệm Phật này là một pháp bất khả tư nghị, thì còn có pháp môn nào ñể cho 

ta tu học ñược nữa? 



Húc  tôi  ñây,  khi  mới  xuất  gia,  tự  phụ  là  một  nhà  Thiền  Tông,  khinh  thường  các 

giáo ñiển, dám nói bậy rằng phép tu “trì niệm danh hiệu Phật” chỉ là một phương 

tiện bày ra riêng cho bọn người trung căn và hạ căn (hiện thân thuyết pháp). 



Về sau, nhân vì tôi ñau nặng, mới chịu phát tâm cầu sinh về Tây Phương, rồi tôi 

lại chịu nghiên cứu 2 bộ sách Diệu Tông và Viên Trung, cả bộ Di Ðà Sớ Sao của 

Ngài Vân Thê và nhiều sách khác nữa, tôi mới biết phép Niệm Phật Tam Muội thực 

là một viên ngọc châu quý giá vô ngần, tôi mới chịu hết lòng chấp trì danh hiệu 

Phật với một sức mạnh bằng vạn con trâu cũng không kìm lại ñược. 



Ông  Khứ  Bệnh,  bạn  thân  của  tôi,  ông  theo  nghiệp  tu  Tịnh  Ðộ  ñã  lâu  năm,  ông 

muốn cho tôn chỉ rất lớn của bộ kinh Phật Thuyết A Di Ðà này ñược thật rõ rệt mà 

lời nói ñừng có phiền phức, ông thỉnh cầu tôi làm ra Yếu Giải, và ý tôi cũng muốn 

cùng với tất cả hữu tình trong pháp giới này cùng sinh sống ở cõi Cực Lạc, lý ưng 

tôi không thể từ chối ñược (lời nói bất ñắc dĩ). 



Tôi  cầm  bút  viết  vào  ngày  27  tháng  9  năm  Ðinh  Hợi  ñến  mồng  5  tháng  10  vừa 

xong, tất cả có 9 ngày, hoàn thành bộ A Di Ðà Kinh Yếu Giải. Tôi cầu nguyện mỗi 

một câu, một chữ trong bộ sách này sẽ là một món tư lương ñể người ăn ñường 

về Cực Lạc (quả nhiên mỗi chữ là một món ăn thực sự). Và mỗi một người ñược 

thấy hay một người ñược nghe, sẽ ñều ñược lên ngôi Bất Thoái cả. Cả người tin và 

người nghi cũng gieo ñược mầm ñạo, người tán thán và người phỉ báng cũng ñều 

ñược giải thoát về Tịnh Ðộ. 



Tôi ngưỡng mong chỉ có chư Phật, chư Bồ Tát nhiếp thọ chứng minh cho. Và các 

bạn ñồng học tùy hỷ gia hộ cho. 





Phật Thuyết A Di Ðà Kinh Yếu Giải ñến ñây là hết. 



Tây Hữu ñạo nhân, Ngẫu Ích Trí Húc gác bút viết lời bạt này năm 49 tuổi. 



Trang 69 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 



Phương pháp thực hành tu Tịnh Ðộ 



Phép niệm Phật A Di Ðà cầu sinh Tịnh Ðộ là một Ðốn pháp, khiến người tu thấy rõ 

ngay  tâm  tính  Bồ  Ðề  của  mình  sống  lâu  vô  lượng  và  sáng  suốt  vô  lượng,  cũng 

như tâm tính Bồ Ðề của Phật Thích Ca, Phật A Di Ðà và chư Phật, chư Bồ Tát các 

loài chúng sinh ở khắp mười phương pháp giới, hết thảy ai ai cũng có tâm tính Bồ 

Ðề (tâm tính Phật) bình ñẳng như nhau, không hơn, không kém. 



Ai muốn thực hành ñạo Bồ Tát ñể chứng nhận ñược tâm Bồ Ðề của mình, hãy nên 

thọ giới Tam Quy, mỗi tháng ăn chay 6 ngày, mỗi ngày niệm sáu chữ Nam Mô A 

Di Ðà Phật trong nửa giờ ñể ổn ñịnh tinh thần, dụng công niệm ñược càng nhiều, 

càng  lâu, càng  chóng  thấy  rõ  tâm  Bồ  Ðề  của  mình,  của  Phật  và của  chúng  sinh 

hiện ra. 



Bởi vì tâm Bồ Ðề của mình thể tính của nó vốn yên tịnh, mình dùng sức ñộng ñến 

nó thì nó mới hiện ra, mà nó chỉ hiện ra trong một giây lát thôi (tức là một niệm, 

một sát na thôi).  Nếu  mình không niệm Phật luôn ñể giữ  lấy nó thì nó  liền bị  lu 

mờ bởi những niệm khác lấn át nó ñi, nó không hiện ra ñược nữa. 



Tiến lên một bậc nữa, là phát nguyện giữ 5 giới, hoặc 1,2 3, 4 giới cũng ñược, mỗi 

tháng ăn chay 10 ngày, hoặc ăn chay mỗi năm 3 tháng hoặc ăn trường kỳ. 



Niệm  danh  hiệu  Phật  A  Di  Ðà  mỗi  ngày  từ  10  tràng  cho  ñến  50  tràng  hoặc  100 

tràng (mỗi tràng là 108 quả, mỗi quả là một tiếng niện, cho cẩn thận). 



Ăn chay mỗi tháng 6 ngày là: mồng 8, 14, 15, 23, 29, 30 (tháng thiếu ăn sụt lại 

ngày 28 và 29). Ăn chay mỗi tháng 10 ngày là mồng 1, 8, 14, 15, 23, 24, 28, 29 

30 (tháng thiếu ăn sụt lại ngày 27, 28, 29). 



Ăn chay thì không ñược ăn hành, hẹ, kiệu, tỏi, thịt, cá, chỉ ăn rau, ñậu, trái quả, 

nấm mộc nhĩ, các loại thảo mộc thôi. 



Thọ giới Tam Quy là Quy Phật, Quy Pháp, Quy Tăng rồi thì không ñược theo các 

ñạo thần, thánh, chúa, tiên nào khác nữa. 



Thọ năm giới:  



1.  Không ñược sát hại chúng sinh, ñộng vật. 

2.  Không ñược trộm cắp, lừa ñảo, làm giặc, ăn cướp. 

3.  Không ñược tà dâm, gian dâm, ngoại tình. 

4.  Không ñược nói dối, chửi rủa, nói ñòn xóc hai ñầu, nói thêu dệt, khiêu dâm. 

5.  Không ñược uống rượu và ăn các thứ có chất say mê. 



Hơn nữa, là mỗi ngày tụng thần chú này, gọi là thần chú: 



Bạt Nhất Thiết Khinh Trọng Nghiệp Chướng, Ðắc Sinh Tịnh Ðộ Ðà Ra Ni 

(ñây là dịch âm Ấn Ðộ sang chữ Hán) 



Nại ma lạt ñáp nạp, ñặc ra gia giã. Nại ma a rị giã, a mi ñả bạt giã, ñát ñạt cả ñát 

giã. A ra hát ñế, tam mê tam bất ñạt dã. 



Ðạt ñích giã thát: Úm, a mi rị ñế, a mi rị ñả, ôn ba vĩ. A mi rị ñả, tam ba vĩ. A mi 

rị ñả, cát rị tỷ. A mi rị ñả, tiết ñế. A mi rị ñả, ñế tế. A mi rị ñả, vi kiết lan ñế. A mi 

rị ñả, vi kiết lan ñế. Quả mi nễ. A mi rị ñả, quả quả nại, kiết rị ñế cát rị. A mi rị 

ñả, ñốn ñộ tỷ. Tô oa rị, tát rị oa, a tặc thát, tát ñát nễ. Tát rị oa. Quả rị ma. Cát rị 

xá. Cát rị giả. Cát rị sa hát (142 chữ). 



Trang 70 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 



(Ðây là dịch âm Ấn Ðộ bằng chữ La Mã thì ñúng hơn). 



Nam mô ra tờ na, tờ ra gia gia. Nam mô a rị gia, a mi ta bà gia, ta ta ga ta gia, a 

ra ha tê, sam mia sam bồ ñà gia. 



Ta ñi gia tha: aum, a mi ri tê. A mi ri ta, ôn ba vi. A mi ri ta, sam ba vi. A mi ri ta, 

ca ri pi. A mi ri ta, pi tê. A mi ri ta, tê chê. A mi ri ta, vi ga lan tê. A mi ri ta, vi ga 

lan tê. Ga mi nê. A mi ri ta, ga ga nai. Ga ri tê ca ri. A mi ri ta, tôn tô tô pi. Sô oa 

ri. Sa ri oa. A lắt thát, sa ta nê. Sa ri oa. Ga ri ma. Ca ri xa. Ca ri gia. Ca so ha 

(142 chữ). 



Thần  chú  này  lại  còn  có  tên  gọi  là:  Vô  Lượng  Thọ  Quang  Như  Lai  căn  bản 

chân ngôn. 



Thần chú này do Ngài  Tam Tạng Pháp  Sư  Sa-ra-ba mới dịch rất tường tận,  hiện 

có chép trong sách Niệm Phật Trực Chỉ ta nên tụng trì. 



Người tụng chú này sẽ ñược ñại tinh tấn, mau chóng sinh Tịnh Ðộ. Tụng ñược một 

biến,  tức  thì  diệt  ñược  ở  trong  thân  hết  thảy  mọi  tội  ngũ  nghịch,  thập  ác.  Tụng 

ñược 10 vạn biến, tức thì nhận ñược tâm Bồ Ðề nhớ mãi chẳng quên. Tụng ñược 

20 vạn biến tức thì cảm thấy mầm Bồ Ðề ñã sinh. Tụng ñược 30 vạn biến, Phật A 

Di Ðà thường ở ñỉnh ñầu, quyết ñịnh sinh Tịnh Ðộ. 



Ăn chay niệm Phật trì chú lâu ngày, tự nhiên tâm mình yên lặng, dẹp hết tham, 

sân, si, mạn, nghi, tà kiến, hào quang tuệ giác hiện ra, thế là thấy Phật A Di Ðà, 

ñược sinh Tịnh Ðộ hiện lúc ñang sống ở ñời này, chứ không phải chỉ chờ ñến lúc 

chết rồi mới ñược sinh. 



Trang 71 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 



Lời nguyên bạt 



Kinh Phật nói: “Tam giới duy tâm, vạn pháp duy thức”(29). Cổ nhân nói: “Niệm tự 

tính Di Ðà, sinh duyy tâm tịnh ñộ”(30). Hợp hai câu này lại mà soi xét thì cái nghĩa 

câu “Thị tâm tác Phật, thị tâm thị Phật; tâm ngoại vô Phật, Phật ngoại vô tâm”(31) 

rất rõ vậy. 



Người ñời sau chẳng  hiểu  ñược  cái  nghĩa ấy  liền  bỏ cõi  Cực Lạc  Tây  Phương mà 

nói cõi Tịnh Ðộ Duy Tâm nào khác kia. Và bỏ danh hiệu Phật A Di Ðà mà nói cõi 

Phật  A  Di  Ðà  tự  tính  nào  khác  kia.  Có  lẽ  họ  cho  rằng  ngoài  cái  tâm  họ,  có  ông 

Phật nào chăng? Hay là ngoài Phật A Di Ðà, còn có cái tâm nào khác chăng? 



Ngài Linh Phong Ðại Sư(32) ñã hiểu suốt ñược toàn thể cái tâm tính của con người, 

nói vốn không có chỗ nào  là  ngoài cả(33).  Ðặc  biệt ñem bộ kinh này  ra, Ngài  rút 

lấy những yếu giải; mỗi khi mở ra ñọc, người có tín, nguyện, trì danh tự mình có 

thể cầm lấy những nghĩa ấy làm khoán ước cho mình ñược. 



Chẳng những lời nói giản dị mà ý nghĩa chu ñáo, lại còn khiến cho cái tông chỉ rất 

khó, hiếm có này, vang lên như tiếng mõ, tiếng trống. Mở hết tạng kinh ra, không 

còn giấu diếm gì, thực là xưa nay chưa từng có vậy. 



Ðặt tên là sách Yếu Giải chính vì là tâm yếu vô thượng vậy. 



Cổ Ngô ñệ tử Tịnh nghiệp Khứ Bệnh Chính Tri cẩn chí 



Sách  Yếu  Giải  của  Ngài  Ngẫu  Ích  ñại  sư  phát  minh  ñược  tôn  chỉ  chân  chính  về 

phép tu niệm Phật ở trong kinh Di Ðà này, chỉ ñiểm cho quy  vào cái  tâm Tín và 

Nguyện,  cứu  ñộ  ñược  cả  ba  hạng  người:  thượng  căn,  trung  căn  và  hạ  căn,  tóm 

thâu ñược cả muôn hạnh tu hành vào trong ñó. 



Lại còn lời nói rất giản dị mà ý nghĩa rốt ráo phần sự, phần lý dung hòa cai quát 

ñược cả, ñặt tên sách là Yếu Giải thì thực là thiết yếu lắm vậy. 



Tôi biên tập  bộ  sách  Tịnh  Ðộ  Hội Nguyên,  tôi  cũng  lược bỏ  phần Quán  Hạnh chỉ 

chuyên  chú  phần  Trì  Danh  ñể  hợp  với  sách  Yếu  Giải  này  thành  một  bộ,  khiến 

người tu Tịnh nghiệp biết rõ các thuyết tu Tịnh Ðộ ñều phù hợp với Phật thuyết, 

ngõ hầu người ta mới chịu chuyên một hạnh tu niệm Phật mà không còn nghi ngờ 

gì nữa. 













Tháng Mạnh Hạ, năm Canh Tý 



Hậu học Ngô Chiếu chí 



Dịch xong ngày 25 tháng 5 chánh, năm Nhâm Thìn (17-6-1952)  







Tuệ Nhuận  



Kiểm lại ngày 18 tháng 5 dư, năm Nhâm Thìn (9-7-1952)  



Trang 72 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 



 (1) Ðoạn này thích nghĩa bốn chữ “như thị ngã văn”. Trên ñầu các kinh của Phật nói bao 

 giờ  cũng  phải  có  4  chữ này,  là  một  sự tối  quan  trọng.  Khi Phật  sắp vào  Niết Bàn,  Ngài A 

 Nan hỏi: “Sau này con chép kinh Phật thì phải chép thế nào?” Phật dạy: “Bao giờ cũng phải 

 viết  một  câu:  “Như  thị  ngã  văn”  lên  trên  hết”.  Bởi  thế  mà  các  vị  học  giả  phải  giải  thích 

 nghĩa  câu  này  cho  cực  kỳ  hết  nghĩa  tinh  vi. Mỗi  khi  Phật  ấn  chứng  cho  một  pháp  nào  là 

 chính pháp, Phật thường nhắc ñi, nhắc lại hai chữ “như thị”. Theo nghĩa thế gian, chữ “như 

 thị” chỉ có nghĩa là như thế này, hay như thế kia mà thôi. Nhưng theo nghĩa huyền vi của 

 Phật thì phải hiểu Phật dạy: “Như thị” là như thế nào có hiểu ñược rốt ráo thì mới phải là 

 người ñã giác ngộ. Trong kinh Pháp Hoa, Phật ñã giải thích tất cả các pháp trong thế gian 

 này ñều phải ở trong khuôn khổ mười cái “như thị” tức là: Tướng, tính, thể, lực, tác, nhân, 

 duyên, quả, báo và bản mạt cứu kính ñẳng. Bởi vì tâm tính của con người ta nó như như 

 bất ñộng mà nó tạo ra vạn pháp thì vạn pháp phải ñúng như thế. Cho nên tất cả các pháp 

 chép ở trong các kinh Phật ñều là: “Như thị” không sai. Và như thị ñây là tôi ñược nghe của 

 Phật nói, chứ không phải tôi nói. 

  

 (2) Tám cái khổ phân ñoạn là 1) Sinh 2) Lão 3) Bệnh 4) Tử 5) Cầu chẳng ñược 6) Xa lìa 

 người yêu 7) Gặp người oán ghét 8) Thân ngũ ấm bừng bừng như lửa cháy. 

  

 (3)  Người  ta  phải  có  6  căn  ñể  mà  hưởng  thụ  cái  vui,  là:  nhĩ  căn,  nhãn  căn,  tỷ  căn,  thiệt 

 căn, thân căn, và ý căn. Những cái ñể cho người ta hưởng thụ có 6 trần, là: thanh trần, sắc 

 trần, hương  trần, vị  trần, xúc  trần,  và  pháp trần. Mỗi  căn  ñối với  một trần, phát  ra  6  cái 

 biết vui hay khổ, gọi là Lục Thức. Sáu căn, sáu trần, sáu thức cộng lại thành 18 giới, tức là 

 hết thảy mọi nhân vật ở các thế gian, Phật gọi là Pháp Giới. 

  

 (4) Sát na là tiếng Ấn Ðộ, ta gọi là một loáng, là một thời gian ngắn hơn một giây ñồng hồ 

 nhiều lắm. 

  

 (5) Vô lậu: là không chảy ra, tức là trong sạch, không còn mọi phiền não xấu xa, bẩn thỉu 

 chảy ra. 

  

 (6) Tà mệnh: Các tỳ kheo làm việc chẳng ñúng như pháp ñể sống gọi là “tà mệnh”, nghĩa 

 là cái mạng sống gian tà. Có 4 tà mạng: 1) Làm ruộng, làm vườn, làm thuốc ñể kiếm cơm, 

 áo,  gọi  là  Hạ  Khẩu  Thực  2)  Làm  những  phép  ngửa  xem  trăng,  sao,  mặt  trời,  mưa,  gió, 

 sấm,  sét,  chớp  ñể  kiếm  cơm  áo,  gọi  là  Ngưỡng  Khẩu  Thực  3)  Nịnh  hót  những  người  hào 

 phú, quyền thế, ñi sứ bốn phương, nói khoác kiếm nhiều lợi, gọi là Phương Khẩu Thực 4) 

 Học  những  phép  bùa  chú,  tà  thuật,  bói  toán  cát  hung  ñể  kiếm  cơm  áo,  gọi  là  Duy  Khẩu 

 Thực. 

  

 (7) Chữ “ảnh” và “chất” rút ở kinh Lăng Già quyển 1. Phật thí dụ cái thức A-lại-gia của mỗi 

 người nó tạo ra vạn pháp, giống như một cái gương rất lớn không có bến bờ giới hạn nào 

 (infiniment grand). Vạn vật vạn pháp khắp tam giới, khắp vũ trụ, giống như cái bóng hiện 

 ra trong cái gương Thức ñại khổng lồ ấy. Ý Phật muốn nói vạn pháp và trời ñất chỉ có thể 

 hiện ra ñược ở trong thể chất của thức Alaya, cũng như vạn cái bóng (ảnh) chỉ có thể hiện 

 ra  ñược  ở  trong  thể  chất  (chất)  của  cái  gương.  Chỗ có  chất  gương  thì  phải  có  ảnh  bóng, 

 chỗ có ảnh bóng tức là chỗ có chất gương; nhưng phải cái chất gương của Thức Alaya thì 

 chỗ nào cũng có, vì nó không có giới hạn, bến bờ. Nó không giống như chất gương soi của 

 thế gian có cạnh, có góc. Câu này nói: Tâm Phật và tâm chúng sinh cùng làm ảnh, chất lẫn 

 cho  nhau.  Thân  ñộ  của  chúng  sinh  làm  ảnh  thì  tâm  Phật  làm  chất  gương.  Ý  nói:  Phật  ở 

 trong  tâm  thức  chúng  sinh,  chúng  sinh  ở  trong  tâm  thức  của  Phật,  tuy  ở  trong  nhau  mà 

 không dính chặt lấy nhau, giống như ảnh bóng ở trong chất gương, mà không dính chặt lấy 

 chất gương vậy! 

  

 (8) “Thử tức, ñiểu không” là câu chế giễu người học Phật ngu si, chỉ thấy nói thì cũng nói 

 mà không hiểu, không tin, không tự thân thực hành gì cả. Ðại khái như nghe nói: “Phật tức 

 tâm, tâm tức Phật”  thì  cũng  cứ  lập  lại  “tức  tức”  giống  như tiếng  chuột kêu  “tức  tức”,  mà 

 chẳng hiểu “tức tức” là gì. Lại nghe nói: “Vạn pháp là không” thì cũng nói: “Không, không” 

 giống như tiếng chim kêu “không không” mà chẳng hiểu “không không” là cái gì. “Thử tức” 

 là chuột kêu tức tức, “ñiểu không” là chim kêu không không. 

  

 (9) Bản Giác là cái tâm tính giác ngộ của mình vốn sẵn có từ vô thủy. 

  

Trang 73 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 



 (10)  Thủy  Giác  là  cái  tâm  tính  giác  ngộ  của  mình  mới  bắt  ñầu  tỉnh  thức  dậy  từ  giờ  phút 

 này. Người niệm Phật cần phải hiểu cái danh hiệu Phật A Di Ðà là Bản Giác, cất tiếng lên 

 niệm Phật A Di Ðà là Thủy Giác. 

  

 (11) Nói rằng tu “thành Phật” mà chính nghĩa thì không có “thành” và cũng không có nghĩa 

 “bất thành”, là thế nào? - Bởi vì trong Tính ñức của con người thì ai ai cũng có sẵn cả ba 

 thân Phật rồi, chứ có phải bây giờ mới tu thành ñâu, cho nên không có nghĩa là “thành”. 

 Lại bởi vì tuy có sẵn cả 3 thân Phật ñấy, nhưng mà phải có Tu ñức thì mới “thành” ra ñược. 

 Thế là nói về Tính ñức thì không có nghĩa “thành”; nói về Tu ñức thì không có nghĩa “bất 

 thành”, mà phải có nghĩa “thành”. 

  

 (12) Nhị Thừa là 2 bậc Thanh Văn và Duyên Giác. “Ðịnh tính” là cái tính quyết ñịnh chỉ ở 

 Tiểu Thừa thôi. 

  

 (13) Câu này ý nói mình niệm Phật thì thành cho mình và ñồng thời cũng thành cho người 

 khác; cũng như Phật A Di Ðà ñã tu cho mình thành Phật mà ñồng thời cho cả chúng sinh 

 thành Phật. Như thế gọi là “một quả ñã thành, hết thảy quả ñều thành” (nhất thành, nhất 

 thiết thành). 

  

 (14) Chữ Trụ ở ñây có lẽ là lầm, Tín thì phải hơn vì ở dưới nói ngôi Trụ thứ nhất của Viên 

 Giáo ñã là Niệm Bất Thoái. 

  

 (15) Ðối với các ngôi của người dân ở Cực Lạc, thì hết thảy các ngôi ñều chẳng phải là ở 

 vào ngôi nào cả, mà lại ở vào hết thảy các ngôi. 

  

 (16) Chỉ một ñời là tu trọn vẹn, ñầy ñủ, ñược thành Phật. 

  

 (17) Ở ñời có một hạng người chỉ cố niệm Phật ñể ñè nén vọng tưởng thôi, chẳng biết cầu 

 vãng sinh, cho nên phải hết sức nói vỡ ra cái ý nghĩa này. 

  

 (18) Câu này nghĩa sáng rõ như ban ngày, người có mắt sáng ñều thấy: “Tây phương A Di 

 Ðà Phật  thị  ngã tâm  tạo”.  Chữ “tạo”  chính nghĩa  là “tạo  tác”  (créer)  (nghĩa này  ñúng  với 

 nghĩa: “Nhất thiết duy tâm tạo”). Kẻ nào xuyên tạc chữ “tạo” ra một nghĩa khác, tức là ma 

 thuyết. Nhưng cái tâm tạo ra Phật ñây là tâm Bồ Ðề thường trụ sống lâu và sáng suốt vô 

 cùng, tràn ñầy khắp cả vũ trụ, chứ không phải vọng tưởng sinh diệt ở trong óc, trong tim. 

  

 (19) Nhị Biên chính là Nhị Biên Kiến, tức là tà kiến có hai biên, chấp lấy một bên nào cũng 

 là tà kiến. Chấp vạn pháp là Hữu, là Vô, là Thường, là Ðoạn ñều là Biên Kiến. Nó làm rối 

 loạn tâm mình, tạo ra 2 cảnh ñiên ñảo là sinh tử của phàm phu và Niết Bàn của Tiểu Thừa. 

  

 (20) “Khẳng tâm” là bằng lòng chịu. Bằng lòng chịu diệt cho hết vọng tâm nghĩ lăng xăng, 

 ñể cho Chân Tâm mình niệm Phật, mà cứ ñể cho cái tâm nó nghĩ lăng xăng; thế là không 

 phải  tâm  mình  niệm,  thế  mà  mình  cứ  mê  say  tưởng  là  mình  niệm.  Cho  nên  các  Tổ  phải 

 ñánh thức  mình bằng  một  câu hỏi  thật  mạnh:  “Người  niệm  Phật  là ai?”  ñể  cho  mình  giật 

 mình  tỉnh  lại,  mà thốt  ra rằng:  “Chết  rồi,  không  phải  tâm  tôi  niệm  ra,  cái  ma  chướng nó 

 nhập vào tôi nó niệm, mà tôi lại nhận lầm nó là tôi” (Rõ ràng là Vô Ngã, mà cố chấp là Hữu 

 Ngã). 

  

 (21) Ðại Viên Kính Trí là nói cái trí sáng của Phật giống như gương tròn to bằng cả vũ trụ. 

 Hải  Ấn  tam  muội  là  ñịnh  tâm  của  Phật  lắng  trong  như  nước  bể  in  ñược  cả  trời  ñất  vào 

 trong. 

  

 (22)  Nguyên  âm  Brahma,  Ấn  Ðộ  ñọc  là  Udumbara,  dịch  nghĩa  ra  chữ  Hán  là  Linh  Thụy, 

 Tường  Thụy  (ñiềm  thiêng,  ñiềm  lành),  là  một  giống  cây  ở  Ấn  Ðộ,  cao  hơn  một  trượng, 

 không có hoa mà có quả (giống như cây sung và cây vả của ta), người ñời nói 3.000 năm 

 nó mới khai hoa một lần, là khi có vua Kim Luân hay có Phật ra ñời. Trong kinh Pháp Hoa, 

 mỗi khi Phật nói ñến nhân vật nào hiếm có, Phật dùng nó làm thí dụ. 

  

 (23) Tập là tập quán, Khí là khí lực (hơi sức) tức là những hơi sức của mọi tập quán như 

 tham  lam,  giận  dữ,  ngu  si,  ngạo  mạn,  nghi  ngờ,  tà  kiến  v.v…  ñều  là  tập  quán  của  con 

 người từ vô thủy, khó mà trừ diệt ñược hết thật sạch tột cùng, dù tu ñến bực A La Hán, Bồ 

 Tát vẫn chưa hết. 

  

Trang 74 / 75 

 A Di Ðà Kinh Yếu Giải - Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc ñại sư soạn 

 



 (24) Hộ: hộ trì giúp ñỡ, niệm: quyến niệm thương nhớ. 

  

 (25) Tam Muội là tiếng Ấn Ðộ, ñọc là Samadhi, nghĩa là chính ñịnh, ñịnh tâm. Nhất Hạnh 

 Tam Muội tức là Niệm Phật Tam Muội hay là Nhất Tâm Niệm Phật, không còn loạn tưởng. 

 Chuyên tâm niệm một danh hiệu Phật thôi. 

  

 (26) Vô Sinh Pháp Nhẫn là một ngôi Bồ Tát ñã soi thấy vạn pháp ñều là bất sinh bất diệt, 

 nhưng “tương tự” là “gần giống như” thì chưa ñược chính thức, còn phải niệm Phật nhiều 

 nữa thì mới ñược là “chân Vô Sinh Pháp Nhẫn”. 

  

 (27) Ðồng Sinh Tính là Phật tính, vì nó sinh ra ñồng với Phật. 

  

 (28) Pháp Tính là pháp thân, là tâm Bồ Ðề. Ðồng thể là ñồng một thể chất. 

  

 (29) Câu này nghĩa là: ba cõi Dục giới, Sắc Giới, Vô Sắc Giới chỉ duy tâm mình tạo ra, vạn 

 pháp chỉ duy thức mình tạo ra. 

  

 (30) Câu này nghĩa là: Mình niệm ông Phật Di Ðà của cái tính của mình kia ñể cầu sinh vào 

 cõi Tịnh Ðộ của cái tâm của mình kia. 

  

 (31) Câu này nghĩa là: Tâm ấy nó tạo tác ra Phật, tâm ấy nó là Phật. Ngoài tâm không có 

 Phật, ngoài Phật không có tâm. 

  

 (32) Linh Phong Ðại Sư là tên hiệu của tổ Trí Húc. 

  

 (33)  Vì  Tổ  ñã  giác  ngộ  ñược  thể  chất  của  tâm,  nó  rộng  lớn  như  hư  không,  nó  không  bờ, 

 không bến, thì còn có chỗ nào là ngoài tâm nữa? Chỗ nào cũng là tâm cả, cõi Tịnh Ðộ, Phật 

 A Di Ðà cũng chỉ ở nội trong tâm mình thôi, chẳng có chỗ nào ngoài tâm mình ñể cho cõi 

 Tịnh Ðộ và Phật A Di Ðà ở. 

  

 Kẻ nào bỏ Phật A Di Ðà ở Tây Phương Cực Lạc không niệm không cầu mà lại ñi cầu Phật A 

 Di Dà và cõi Tịnh Ðộ nào khác của cái tâm tính của mình kia thì chỉ là kẻ si mê, không hiểu 

 cái tâm tính của mình nó rộng lớn thế nào và cũng chẳng hiểu biết Phật và Tịnh Ðộ ở ñâu 

 cả 

Trang 75 / 75 



cover_image.jpg





